
Tese de Doutoramento 
2003 

 
 

“Brincando de Ser Criança” 
 

contribuições da etnologia indígena brasileira 
à antropologia da infância 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

Angela Maria Nunes Machado Pereira 
 
 
 

Orientação 
Professor Doutor Raul Iturra 
Departamento de Antropologia 

Instituto Superior de Ciências do Trabalho e da Empresa 
 

Co-orientação 
Professora Doutora Aracy Lopes da Silva 

Departamento de Antropologia Social 
Universidade de São Paulo 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

2 

Biblioteca Nacional 
Portugal 

 
Catalogação Bibliográfica 

 
Brincando de ser criança [ Texto policopiado] : contribuições da etnologia indígena 
brasileira à antropologia da infância / Angela Maria Nunes Machado Pereira  
 
PUBLICAÇÃO:  [Lisboa] : [s. n.] 2003 
DESC.FÍS.:  372 p. ; : il., mapas ; 30 cm 
TESE:  Tese de doutoramento em Antropologia, apresentada no ISCTE, sob a 

orientação do Professor Doutor Raul Iturra e com a co-orientação da 
Professora Doutora Aracy Lopes da Silva  

ISBN:  oferta  
CDU:  39(81)(043.2) 

316.73-053.2(81)(043.2) 
 
Fotografias, Mapas e Anexos com Legislação não estão incluídos no arquivo PDF. A 
paginação coincide com o original policopiado. 
 
 
Regras para citação (de acordo com a NP405) 
 
(versão papel): 
 
NUNES, Ângela - "Brincando de ser Criança": Contribuições da 
Etnologia Indígena Brasileira à Antropologia da Infância. 
Lisboa, Portugal: Departamento de Antropologia do ISCTE, 2003. 341 
f. Tese de doutoramento. ISBN 978-989-8154-33-0 
 
 
(versão digital): 
 
NUNES, Ângela - "Brincando de ser Criança": Contribuições da 
Etnologia Indígena Brasileira à Antropologia da Infância [Em 
linha]. Lisboa, Portugal: Departamento de Antropologia do ISCTE, 
2003. 341 f. Tese de doutoramento. [Consult. Dia Mês Ano] 
Disponível em www:< http://hdl.handle.net/10071/684>. ISBN 978-
989-8154-32-3. 
 
Contacto com a autora: anunes@iec.uminho.pt 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

3 

 
 
 

          para Aracy 
 e minha mãe, Laura, 

        in memorium 
 

          e para Edith 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

4 

Agradecimentos 
À Associação Xavante Warã e a Hipa’ri�di Toptiro, pelo convite para investigar em 
Idzö’uhu, e pelo acesso ao seu material etnográfico. 
À Casa Redonda Centro de Estudos, Brasil, pela cedência do equipamento de video e 
visualização do material original e gravação de cópias; e Anthares Multimeios, pelo 
apoio logístico neste processo.  
Ao Centre for the Social Study of Childhood, Universidade de Hull, Inglaterra. Em 
especial, a Allison James, pela receptividade e troca de ideias, e pela generosa 
hospitalidade. 
À Fundação Calouste Gulbenkian, pela bolsa de curta duração que permitiu a 
deslocação ao Brasil, onde procedi à última etapa de actualização bibliográfica da tese, 
bem como a sua discussão, correcção e revisão. 

À Fundação Ciência e Tecnologia – Programa PRAXIS XXI, pela bolsa de 
doutoramento (BD/5079/95) e financiamentos adicionais destinados à realização de 
pesquisa de campo (Brasil) e bibliográfica (Brasil, Alemanha e Inglaterra).  

Ao Instituto Superior de Ciências do Trabalho e da Empresa e ao Programa de 
Doutoramento em Antropologia Social, professores, colegas e funcionários. 

Ao MARI/Grupo de Educação Indígena da Universidade de São Paulo, pelos auxílios à 
pesquisa de campo concedidos através do projecto “Antropologia, História e Educação: a 
questão indígena e a escola”, (Fapesp/Processo 94/3492-9). Em especial, a Ana Vera 
Macedo, Antonella Tassinari, Aracy Lopes da Silva, Isabelle Giannini e Lux Vidal. 
Ao Ministério da Educação, Portugal, pelo prolongamento da minha bolsa de estudos, a 
título excepcional, e a Raul Iturra e Isabel Rosa, pelo seu empenho neste processo. 

Ao Programa de Pesquisa sobre os Povos Indígenas do Nordeste Brasileiro / PINEB, 
Universidade Federal da Bahia, Brasil, pelo apoio logístico dado na etapa final da tese. Em 
especial a Rosário Carvalho e Pedro Agostinho. 

Ao Seminário Antropologia da Educação / ISCTE, coordenado por Raul Iturra, e a todos 
os colegas e participantes, pelo estímulo intelectual e troca de ideias. 

Expresso também a minha gratidão a alguns amigos que participaram directamente no 
esforço de concretização da tese, conjugando saberes académicos e saberes de vida: 

À Ana Veloso, sempre perto e quase sempre em outros horizontes, que cuidou das 
burocracias para a bolsa da FCT, e que nos últimos anos me disse vezes sem conta “acaba 
isso”! Tempos atrás subimos, juntas, ao topo do vulcão do Pico, vimos mais longe e em 
toda a volta, lembrança que ficou como metáfora para a vida. 

À Aracy Lopes da Silva, que me convidou a estudar os Xavante, co-orientadora desta tese 
e amiga que jamais esquecerei, pelo que me ensinou sobre Antropologia e sobre os Povos 
Indígenas no Brasil, mas, sobretudo, pelas lições de humanidade e de vida que conosco, 
seus alunos, partilhava com simplicidade, graça e despojamento capazes só aos grandes de 
espírito. 

Ao Carlos Etchevarne e ao Julio Oliveira, sempre presentes apesar da distância, pelo 
acolhimento em Salvador, pelo constante apoio, pela alegria que me dá a nossa amizade. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

5 

À Edith Spielvogel, que acompanhou todos os dramas e alegrias que fazem parte da 
história destas páginas, com paciência e entusiasmo inimagináveis, disponibilizando tudo o 
que eu precisei para as escrever. Mal posso esperar pelo momento de ouvi-la perguntar 
“so, how was it today?” e eu possa, finalmente, dizer “I finished!”. De certeza que vamos 
chorar de alegria! 

Aos Gonzagas, ‘família’ querida e minha segunda ‘casa’. Em especial, à mãe Luisa – 
colo mais fofo não há – , testemunha dos meus primeiros arrojos profissionais com 
crianças, pelos longos anos de amizade, carinho e cuidados sem fim. E aos meus manos 
Pedro, Chico e Ani, a quem vi crescer, por tudo aquilo que desde sempre trocámos. 

À Helena Briosa e Mota, pela generosidade e disponibilidade infindáveis, e pelo que 
vibra com os meus estudos sobre a infância, incentivando-os. 

À Margarida Lima de Faria, pelas leituras e troca de ideias, pelo entusiasmo que sempre 
teve pelo meu trabalho e com o qual me animou a avançar. 

À Paula Morgado, pela cumplicidade, pelo apoio em São Paulo e na USP. E pelo sonho 
de que um dia faremos algo em parceria, no domínio das imagens. 

À Peo, pelo acolhimento amigo em São Paulo, e pelo reforço crucial à minha 
vulnerabilidade física, que agradeço também à Aninha e à D. Filhinha. 

À Maria Purificação Araújo e à Manuela Miranda, pelo carinho e generosos cuidados 
com a minha saúde. Também a Adriana, Chico, Lena, Guida, Paula e Xana. 

Ao Raul Iturra, orientador desta tese, por me ter desafiado a fazê-la e por haver 
acreditado que eu seria capaz de tamanha tarefa, pelo seu incansável estímulo e apoio 
institucional, científico e pessoal, pela paciência com que sempre aguardou o fim dos meus 
silêncios, pelas longas conversas com chá e bolos, e pela audácia com que tem trazido as 
crianças para o cenário da Antropologia em Portugal. 
À Rosa Melo e à Vera Alves, pela amizade que construída ao longo do difícil percurso de 
elaboração das nossas teses, pela solidariedade, pela ‘fofoca’, pela troca de ideias. 

À Rosário Carvalho, a quem circunstâncias tristes e dolorosas levaram a assumir a co-
orientação desta tese. Mas se assim foi, em nome da amizade e da admiração profissional, 
a Aracy, seja lá onde estiver, deve ter-se regogizado com o estreitar deste nosso encontro, 
que já vem desde a temporada entre os índios Tuxá. Agradeço-lhe a atenção e a 
disponibilidade imensas, o ânimo crucial que me permitiu terminar a tarefa que tinha em 
mãos e o desenhar de tantas possibilidades futuras.      

Uma palavra de gratidão vai, ainda, para uma mão cheia de amigos queridos na 
Alemanha, no Brasil e em Portugal, que se fizeram presentes de várias maneiras, 
sobretudo nos momentos mais difíceis, com o seu afecto, interesse e encorajamento. 

Por fim, gostaria de agradecer ao povo Xavante, em particular aos habitantes de 
Namunkurá e Idzö’uhu, aldeias onde realizei investigações etnográficas mais prolongadas 
e intensas. Em especial, ao Boaventura Tserewamariw?� e sua famíla, meus anfitriões em 
Namunkurá, e à Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e sua famíla, meus anfitriões em Idzö’uhu. 
Aos professores de Idzö’uhu, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, Lucas Ruri’õ e Rómulo 
Tsereru’õ, por me terem permitido o acesso aos seus sonhos, ideias, pensamentos, 
dificuldades e vitórias, e pelo waihu’u que partilhamos. E às crianças Xavante, Tuxá, e a 
todas as outras, por me terem movido e inspirado a escrever estas páginas. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resumo 
 
O reconhecimento da capacidade de ‘agência’ às crianças constitui um tema de 
investigação recente na Antropologia. Apesar dos esforços testemunhados nos 
últimos 15 anos, é inegável a necessidade de intensificar e diversificar as 
pesquisas que poderão revelar a participação efectiva das crianças na constante 
reconstrução da vida social, em toda e qualquer sociedade, de modo a consolidar 
em definitivo este novo campo de estudos, quer em termos teóricos, quer 
metodológicos. Esta tese vem dar um contributo nesse sentido, evidenciando 
perspectivas de análise bibliográfica e etnográfica especialmente voltadas para as 
pequenas sociedades não-ocidentalizadas. Para além de propiciar um balanço 
bibliográfico sobre as contribuições mais significativas, internacionais e 
brasileiras, estabelece também um diálogo entre a Antropologia da Infância e os 
estudos etnológicos sobre sociedades indígenas no Brasil, através de um estudo 
etnográfico realizado entre os índios Xavante. Este estudo concentra-se na 
análise de situações de quotidiano decorrentes da introdução da educação escolar 
oficial, em confronto com a tentativa de implementação de um projecto 
educacional idealizado pelos próprios índios, e está especialmente atento à 
maneira como as crianças vivem este processo de transformação cultural e à 
dinâmica que elas próprias lhe imprimem. 
 
Palavras-chave 
Criança – Antropologia da Infância – Educação Intercultural – Etnologia – Índios 
no Brasil – Xavante 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

7 

Índice 
Introdução 9 

Parte I - Crianças e Antropologia da Infância 29 
  

Capítulo 1 
 

Impasses, desafios e conquistas de um debate em construção. 31 
Crianças: grupo social sem poder? 33 
Cultura, personalidade e grupo doméstico: faces distintas 
         de uma  ideia hegemónica 

 
39 

O começo da mudança 54 
Novos paradigmas para o estudo da infância 68 
  
Capítulo 2  
Os caminhos da infância na etnologia indígena brasileira. 87 
Estudos sociais sobre a infância no Brasil: apreciação geral 88 
Panorâmica sobre um século de referências etnológicas sobre   

a infância nas sociedades indígenas no Brasil 101 
Dos anos setenta aos noventa 116 
As contribuições recentes e o estado actual das pesquisas 137 
  

Parte II  -  Idzö´uhu, um encontro de saberes 155 
  
Capítulo 1  
Infância e educação escolar entre os Xavante:  
um estudo de caso 

 
157 

Introduzindo os Xavante 159 
‘Infância’ e as categorias de idade Xavante 172 
A aldeia Idzö´uhu: contextualização de seu surgimento 182 
Frentes de expansão Xavante no mundo não-índio 192 
O projecto educacional de Idzö´uhu 201 
Definindo os rumos da minha pesquisa em Idzö´uhu 210 
  
Capítulo 2  
Pelas própias palavras 219 
 
 
 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

8 

 
Capítulo 3  
Etnografia de uma proposta de educação indígena 
diferenciada 

 
233 

Escola redonda como a aldeia 238 
Caras enfarruscadas 247 
Horários e outros limites diferenciados 258 
Aprender, ensinar, conhecer e saber 268 
De dentro para fora, de fora para dentro: aulas em todo o lugar 281 
O saber dos mais velhos 295 
As crianças sabem! 300 
  
Conclusão: há que ir adiante! 311 
Glossário  321 
Bibliografia 325 
  
Anexos  343 
Mapa Político do Brasil 345 
Mapa Terras Indígenas no Mato Grosso 347 
Mapa Terras Xavante 349 
Mapa Terra Indígena de Sangradouro 351 
Quadro de Povos Indígenas 353 
Estatuto do Índio 355 
Direitos Indígenas na Constituição de 1988 367 
Lei de Directrizes e Bases da Educação Nacional 371 
  
  
Pranchas com fotografias ao longo do texto 
numeração romana de I - XXV 

 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

9 

 

Introdução 

As palavras que dão título a esta tese foram proferidas por um 

homem Xavante1, na aldeia Namunkurá2, após termos observado por algum 

tempo o que fazia uma menina de cinco ou seis anos que, de tão absorvida em si 

mesma, nem parecia dar-se conta da nossa presença a poucos metros de 

distância. Junto à parede da sua casa, com uma vassoura, uma lata, uma esteira, 

umas pedras e um pedaço de caixa de cartão, ela tinha criado e delimitado um 

pequeno espaço para o qual trouxe um cãozinho, os seus chinelos, um pano velho 

e esburacado, e mais uns bocados de cartão para cobrir o chão. Em seguida, 

trouxe um irmãozinho ainda em idade de colo, do qual ela certamente tinha de 

cuidar enquanto a mãe, as tias e as irmãs mais velhas estavam nos campos. 

Sentou-o no chão forrado e agachou-se junto a ele, a fazer algo que não dava para 

ver. Ali ficou algum tempo, saíu e entrou de novo, lutando para que o cãozinho 

não a seguisse, pegou no bebé ao colo por uns momentos, voltou a pô-lo no chão, 

ajeitou as suas ‘paredes’, puxou para mais perto alguns coquinhos que estavam 

espalhados por ali, e falava, falava, falava, não sabemos se com o irmão ou o 

                                                 
1 Os índios Xavante identificam-se como sendo A´uw?�. Na sua língua esta palavra significa – 
gente, povo, nós – sendo esta, portanto, a sua identificação linguística, mediante a qual se 
distinguem, assim, dos Ofaié-Xavante e dos Oti-Xavante. O termo Xavante tem uma etimologia 
portuguesa e, segundo Nimuendajú (1942:3-4), não se sabe ao certo porquê ou quando começou 
a ser usado. O termo correcto para os designar seria, portanto, A´uw?�-Xavante. Porém, Xavante 
é o etnónimo mais usado e a literatura etnológica também tem utilizado, largamente, apenas este 
termo. Assim, considera-se que Xavante e A´uw?�-Xavante são designações equivalentes. Este 
povo indígena, que tenho investigado desde 1990, habita no Estado do Mato Grosso, no Brasil 
Central. Ver Mapas e Quadro sobre Povos Indígenas, em Anexo. 

A Convenção sobre Grafia dos Nomes Tribais, aprovada na 1a. Reunião Brasileira de 
Antropologia, Rio de Janeiro, 1953, estabelece que “os nomes tribais se escreverão com letra 
maiúscula, facultando-se o uso de minúscula no seu emprego adjectival”; “os nomes tribais de 
origem portuguesa ou morficamente aportuguesados terão a grafia portuguesa e a flexão 
portuguesa, mas também se escreverão com letra maiúscula”; “os nomes tribais não terão flexão 
portuguesa de número ou gênero, quer no uso substantival, quer no adjectival” (Schaden 
1976:abertura).    
2 Primeira aldeia Xavante onde realizei trabalho de campo, localizada na Área Indígena de São 
Marcos, Mato Grosso, em 1990 e 1991. Ver Mapas em Anexo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

10 

cãozinho, se com algum personagem invisível aos nossos olhos, ou se consigo 

mesma. 

O desenrolar da cena foi-nos calando, como que em acordo tácito, 

envolvidos por aquela atmosfera. Para além do que emanava da menina, e que 

me interessava especificamente, achei muito curiosa a atenção com que o meu 

interlocutor a observava. Quando, após longos minutos a cena se interrompeu – o 

bebé chorou, o cãozinho conseguiu, entretanto, escapar e ela acabou por pegar no 

bebé e levá-lo para dentro da casa – eu quebrei o silêncio que se havia instalado 

entre nós e perguntei-lhe se ele sabia o que a menina estava a fazer. Ele 

respondeu, sem precisar de muito tempo para pensar: “ela estava, assim, 

brincando de ser criança”. E levantou-se dizendo “töibö”, palavra Xavante usada 

quando qualquer pessoa quer pôr termo a uma conversa, um trabalho, ou 

qualquer outra actividade. 

Esta cena já foi descrita num trabalho anterior, quando apresentei 

algumas das maneiras mediante as quais as crianças Xavante “brincam às 

casinhas”, introduzindo brevemente uma discussão em torno da diversidade com 

que a ocorrência desta brincadeira se verifica nos mais variados contextos 

culturais e sociais  (Nunes 1999:197-208)3. Uma das ideias então propostas foi a 

de que “brincar às casinhas” nos oferece imensas possibilidades de reflexão sobre 

a leitura que a criança faz da sua sociedade, desde as relações que permeiam o 

próprio grupo doméstico às do universo societário mais vasto, elaborando-as, 

reformulando-as, expressando-as, num processo de apreensão do que acontece à 

                                                 
3 Dissertação de Mestrado, intitulada A Sociedade das Crianças A´uw?�-Xavante: por uma 
antropologia da criança, elaborada sob a orientação da Professora Doutora Aracy Lopes da 
Silva e defendida no Departamento de Antropologia da Universidade de São Paulo, Brasil, em 
1997. A vivência do quotidiano das crianças Xavante e a sua actividade lúdica, pensadas 
conjuntamente, foram os temas que conduziram este estudo. Um dos seus objectivos foi retirar a 
criança do plano secundário que geralmente tem ocupado nas investigações, evidenciando a 
lacuna que sobre ela existe na Antropologia, e o que poderia estar na origem de se considerar a 
criança, até recentemente, como um ser social incompleto ou passivo. Através deste estudo 
etnológico, foi demonstrado que uma Antropologia da Criança, ou da Infância, seria uma área 
de investigação possível e viável, a merecer a construção de um referencial teórico- 
metodológico próprio. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

11 

sua volta. Na época, para os objectivos desse trabalho, bastou que me referisse 

assim à cena que acima descrevi. Porém, o comentário que sobre esta fez o 

homem Xavante, bem como a sua atitute perante o facto observado, 

permaneceram como um assunto em aberto nos meus estudos sobre a infância.   

Por conseguinte, são vários os motivos que me levam a iniciar um 

trabalho novo evocando as últimas linhas escritas de um anterior. Por um lado, 

quero ressaltar que existe uma continuidade entre as duas investigações,  e este é 

um recurso metodológico, e simultaneamente uma estratégia retórica, que utilizo 

para vincular ou relacionar diferentes etapas de um processo que se mantém em 

curso. Procuro, portanto, evidenciar a presença de questões ainda em busca de 

resposta, de algo que ainda precisa de ser decifrado e entendido. Por outro lado, a 

escolha da expressão “brincar de ser criança”, que em Portugal seria “brincar às 

crianças”, deve-se ao potencial reflexivo e simbólico que a própria encerra, no 

âmbito da construção de uma nova epistemologia sobre a criança. Geralmente, 

quando a pequenada brinca ‘a’ alguma coisa ou ‘a’ alguém, fá-lo, na maior parte 

dos casos, apropriando-se de situações e papéis do mundo adulto e dos 

personagens (exteriores a si mesmas) que o habitam. ‘Brincar às crianças’, ou 

seja, brincar representando a própria infância, objectivando-a, e objectivando-se 

nesta, é algo novo. Mas, atenção! Isto não é novo para as crianças pois estas 

sempre o fizeram. O que é novo é o nosso olhar, de adultos, de cientistas sociais, 

na apreensão e compreensão deste facto, bem como a reflexão que este pode 

desencadear. 

O que torna tudo isto ainda mais interessante é ter sido esta 

expressão formulada súbita e espontaneamente por uma pessoa que certamente 

não costuma precisar de explicar o que pensa sobre as suas crianças.  Note-se, 

ainda, que o meu interlocutor não era sequer o professor da aldeia, portanto, não 

havia feito cursos de formação educativa, e estava livre da influência dos 

modelos hegemónicos ocidentais e europeus que por um século dominaram o 

conhecimento sobre a infância. A isto soma-se o facto de que entre os Xavante, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

12 

apesar da identificação de muitas similaridades, ser criança é, em muitas 

instâncias, diferente do que é ser criança entre nós. Quer para as crianças, quer 

para os adultos. De acordo com os modelos acima referidos, brincar é coisa de 

criança e as crianças não são mais do que imitadoras dos adultos. Mas, como será 

o entendimento da infância no pensamento de povos que não conhecem estes 

modelos explicativos? 

O brincar pedagógico, orientado, que supostamente ajuda as 

crianças a entender algumas regras de sociabilidade, que lhes imprime a 

necessidade de ordem, que lhes ensina algumas coisas, e que foi traçado 

cientificamente para responder às necessidades experimentais da psicologia do 

desenvolvimento, sempre foi muito mais valorizado do que o brincar livre, 

espontâneo e criativo, aparentemente sem regras, geralmente considerado 

sinónimo de não fazer nada de importante. Note-se, porém, que o brincar também 

é um conceito nosso, digo, ocidental.  Entre os povos indígenas no Brasil, para 

além do uso da palavra ‘brincar’ para, em português, descreverem actividades 

que nós consideramos lúdicas, tem lugar, comumente, a sua apropriação com 

referência à actividade ritual. Mesmo assim, no que concerne especificamente às 

brincadeiras das crianças, o uso que eles fazem do conceito de brincar não é 

exactamente o mesmo que o nosso. Tenho observado, a título de exemplo, como 

entre os Xavante, as fronteiras existentes entre brincar e trabalhar são diferentes 

daquelas por nós definidas. 

E retomemos a história com que abri a Introdução: a estratégia ou 

solução que a menina arranjou para cuidar do irmãozinho enquanto a mãe estava 

nos campos, ao mesmo tempo em que, assim, impedia que o cãozinho avançasse 

para a panela da comida ou furasse o saco de farinha de mandioca encostado 

algures, é uma brincadeira ou é um trabalho? Será que para entendermos o que se 

passou naqueles minutos em que a observamos, é necessário separar estes dois 

universos de acção? Ou, por outras palavras, serão, neste caso, dois universos de 

acção distintos e identificáveis? Onde começa a brincadeira e acaba o trabalho, e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

13 

vice-versa? Haverá sobreposição entre estes, coexistindo os dois, ou mútua 

exclusão? 

Com todas estas perguntas por responder, para além da discussão 

que poderemos tecer em torno da dicotomia brincar/trabalhar, a minha ideia é a 

de que quando as crianças “brincam de ser crianças”, não obstante a ambiguidade 

ou o paradoxo que a expressão aparenta conter, esta pode dar-nos indicações 

preciosas para problematizar uma série de questões actuais relacionadas com a 

infância, muitas das quais aparecerão ao longo desta tese, pensadas através de 

apreciações bibliográficas, de debates teóricos e de uma etnografia realizada 

entre os Xavante, um dos povos indígenas que estudei no Brasil. E mesmo que 

muitas destas questões permaneçam sem resposta, confio que alguns passos 

sejam dados. Talvez seja como a sensação de olhar o horizonte… ao avançarmos 

na sua direcção, novos horizontes se definem sempre para além de cada um dos 

lugares onde chegamos. 

Não estarei nesta tese, linha por linha, a perseguir a ideia expressa 

no seu título. Não traçei o projecto inical de pesquisa com esse intuito, nem andei 

forçosamente em busca de dados que a ilustrassem, justificassem ou refutassem. 

Mas, ao mantê-la como pano de fundo nos meus pensamentos, por vezes até 

mesmo algo esquecida, ela foi aparecendo de vez em quando, brincando, por 

entre os meandros do trabalho de investigação. E tornou-se impossível ignorá-la. 

 

 

Cronologias 

Em 1993, quando pela primeira vez conversei com o Professor 

Iturra a propósito do projecto de investigação que sobre as crianças Xavante 

tinha iniciado na Universidade de São Paulo/USP, vinculado ao meu Mestrado, 

manifestando que gostaria de estabelecer contacto académico com pesquisadores 

portugueses interessados pela infância, ele propôs que eu escrevesse um projecto 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

14 

para Doutoramento, em Portugal, sob sua orientação, no qual daria 

prosseguimento aos estudos sobre as crianças indígenas no Brasil. Tomei 

conhecimento, então, de que em Portugal não era obrigatoriamente necessário ser 

Mestre para fazer um Doutoramento. Ainda um pouco atordoada com esta 

possibilidade, parei para reflectir. O Mestrado que eu tinha iniciado no Brasil 

parecia-me ser uma importante experiência para a minha carreira e não queria 

deixar de o levar adiante, sentia-me segura e estimulada com a orientação da 

Professora Aracy Lopes da Silva4, especialista no povo indígena que eu estava a 

estudar, e gostava do ambiente teórico da etnologia indígena brasileira. E decidi 

não desistir. O Professor Iturra sugeriu, de qualquer modo, que eu pensasse no 

projecto como sendo um passo adiante do que eu estava a investigar na altura. 

Quando terminasse o Mestrado5, começaria o Doutoramento, mantendo a co-

orientação da Professora Aracy e usufruindo, assim, da sua contribuição no que 

referia especificamente às questões de etnologia indígena brasileira. 

A minha candidatura ao Doutoramento foi aprovada pelo ISCTE 

em abril de 1994. Recebi a notícia com contentamento e apreensão. O Mestrado 

ainda estava na fase dos cursos obrigatórios, estava prestes a iniciar mais uma 

etapa de pesquisa de campo, ainda precisava de fazer o exame de qualificação, de 

escrever e defender a tese… e já Portugal me esperava! Com a candidatura 

aceite, surgiu mais um problema a resolver: eu só poderia deixar o meu trabalho 

no Brasil e vir para Portugal se tivesse uma bolsa de estudos portuguesa. 

                                                 
4 Aracy Lopes da Silva, Doutora em Antropologia Social pela USP, com pós-doutoramento em 
Harvard, foi Professora do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da USP e do 
Departamento de Antropologia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 
Universidade de Campinas/Unicamp. Fundou e coordenou o MARI – Grupo de Educação 
Indígena da USP.  
5 Na época, o mestrado no Departamento de Antropologia da USP era organizado da seguinte 
maneira: 3 semestres iniciais com cursos obrigatórios; ao fim do quinto semestre, já com 
pesquisa de campo realizada, fazia-se um exame de qualificação, que consistia de uma aula 
perante um júri constituído pelo orientador e mais dois professores, sobre um tema pertinente ao 
seu universo de investigação, sorteado 48 horas antes; e de uma exposição do plano geral da 
tese e de um capítulo já em fase adiantada de elaboração. Nesse exame avaliavam-se as 
condições do candidato para dar curso à fase final de redacção da dissertação. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

15 

Começou, então, a batalha pela bolsa. Quando esta foi concedida pela FCT, em 

janeiro de 1996, eu já tinha passado pelo exame de qualificação do Mestrado na 

USP, mas faltava escrever a tese e defendê-la. Ou seja, era impossível naquela 

altura mudar para Portugal e iniciar os trabalhos do Doutoramento. Mais uma 

vez, o Professor Iturra sossegou-me dizendo que, na verdade, a experiência de 

pesquisa e a preparação que eu estava a receber ser-nos-ia útil também para o 

Doutoramento. E, assim, estando a FCT devidamente informada, permaneci no 

Brasil até meados de 1997, quando fiz a defesa. E, logo em seguida, mudei-me 

para Portugal. 

Seguiu-se um período muito difícil de adaptação e de procura de 

um novo rumo. Eu havia dado tudo de mim na dissertação de Mestrado e 

precisava de recuperar o fôlego, de me realimentar intelectualmente, para poder 

recomeçar a criar. Mas o primeiro ano em Portugal foi de uma enorme solidão 

académica. Por um lado, como não havia estudado em Lisboa, não tinha colegas 

nem amigos nesta área científica. Além disto, como tinha melhores condições de 

espaço e sossego para estudar em casa do que na faculdade, isto resultava num 

isolamento ainda maior. Por outro, do ponto de vista teórico e no âmbito da 

Antropologia portuguesa, tive muitas dificuldades para encontrar um nicho para 

o meu trabalho, dificuldades estas agravadas pelo facto dos cursos então 

disponíveis no programa de doutoramento (PDAS) não serem directamente 

pertinentes aos temas do meu interesse. Neste contexto, destaco os trabalhos do 

Professor Iturra e de alguns pesquisadores da sua equipe, e dos debates dos 

seminários com os seus doutorandos, como contribuições importantes, na medida 

em que me permitiram aproximar a perspectiva da Antropologia da Educação às 

reflexões em torno da infância. Mas eu insistia, porém, na existência de outras 

possibilidades teóricas que abrigassem e estimulassem o debate de questões que 

emergiam das minhas investigações sobre as crianças. 

Essa insistência levou-me a efectuar alguns levantamentos 

bibliográficos fora do país. Em meados de 1998, no decorrer de uma temporada 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

16 

de pesquisa nas bibliotecas universitárias de Berlim, tomei conhecimento da 

existência de um movimento e debate académicos em torno da ideia de uma 

Antropologia da Infância, em curso nos países do norte europeu desde o início da 

década de noventa. E este foi, realmente, um momento divisor de águas no meu 

trabalho. Tinha encontrado, finalmente, os interlocutores teóricos que há tanto 

tempo procurava e este facto traria consequências importantíssimas ao 

prosseguimento do Doutoramento. As desburocratizadas bibliotecas da 

Alemanha estavam equipadas com todas as obras de que eu precisava e, por eu 

ter neste país facilidades de alojamento, acabei por realizar aí a maior parte da 

pesquisa bibliográfica de referência a esta nova área científica6. 

Estabeleci, logo em seguida, contactos com Allison James 

(University of Hull) e Christina Toren (Brunel University), Inglaterra, 

pesquisadoras que me pareceram centrais no debate antropológico internacional 

concentrado na infância. Com outro auxílio financeiro da FCT pude deslocar-me 

a Londres e a Hull, para as encontrar, conversar a propósito da investigação 

antropológica sobre a infância, conhecer outros investigadores e realizar mais 

estudos bibliográficos. A estadia em Hull foi particularmente rica, pelo contacto 

mais prolongado com Allison James, no Center for the Social Study of 

Childhood, dirigido por esta, e onde encontrei o maior conjunto de obras sobre o 

tema. Assisti aos seus cursos e seminários onde, além dos seus doutorandos, 

estavam presentes Alan Prout e Pia Christensen, pesquisadores que também se 

têm destacado internacionalmente na construção do referencial teórico para os 

estudos antropológico e sociológico da infância. 

Após muitas leituras e tendo na bagagem todas as contribuições 

teóricas recentemente acolhidas, voltei ao Brasil, entre Abril e Junho de 1999, 

para realizar nova etapa de trabalho de campo. Já nesse país, fui compelida, no 

                                                 
6 Pesquisei mais longamente nas bibliotecas das Universidades de Berlin, Bielefeld, Essen e 
Duisburg. Viagens efectuadas com financiamento concedido pela FCT/Praxis XXI, no âmbito 
da bolsa de doutoramento BD/5079/95, e facilitadas por amigos alemães residentes nestas 
cidades. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

17 

entanto, a mudar alguns dos meus planos iniciais pois um problema político 

interno aos Xavante, centralizado na área onde eu havia anteriormente 

investigado e para onde pretendia voltar, impedia o acesso de visitantes, mesmo 

aqueles com propósitos científicos. Mas não havia tempo a perder, eu não podia 

adiar a pesquisa e, rapidamente, tive que decidir trabalhar em outra área Xavante. 

Detalhes desta fase dos trabalhos são fornecidos no Capítulo 1, Parte II. De 

momento basta referir que, vencidos os contratempos, esta recolha etnográfica 

foi bem sucedida e bastante rentável. Por um lado, porque todo o trabalho 

realizado anteriormente e consolidado na dissertação de Mestrado havia ensejado 

uma base de conhecimento sobre os Xavante e sobre metedologias de pesquisa 

etnográfica, permitindo uma grande fluência na recolha dos dados; por outro, 

porque, do ponto de vista teórico, me sentia muito mais segura para as reflexões 

que emergiam do que em campo observava sobre a infância Xavante. Uma 

avaliação do material recolhido, do ponto de vista da etnologia indígena 

produzida no Brasil, mas já conjugando-o às contribuições da nova Antropologia 

da Infância, foi intensamente trabalhada ainda no Brasil, com a Professora Aracy. 

No regresso a Portugal, novas discussões e avaliações foram feitas com o 

Professor Iturra, após o que ficou claro estarem reunidas as condições para a 

organização final de todo o material etnográfico e bibliográfico, e para iniciar a 

redacção da tese. 

Pus mãos à obra com entusiasmo mas problemas de saúde 

forçaram-me a interromper o trabalho em Setembro desse mesmo ano. O longo 

processo de recuperação, porém, foi marcado pela triste e lamentável perda da 

Professora Aracy, em Outubro de 2000. O choque emocional foi de uma 

violência tal que se tornou muito difícil retomar os trabalhos na tese, chegando 

mesmo a pensar que jamais a conseguiria finalizar. Mas, graças ao apoio 

incansável de amigos e colegas, e ao encorajamento permanente dado pelo 

Professor Iturra, consegui superar as dificuldades e prosseguir, até mesmo 

recuperando algum prazer pelo exercício intelectual que a tese consistia. Nesta 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

18 

fase, um apoio importante foi dado por uma outra professora brasileira, Rosário 

Carvalho7, também especialista em etnologia indígena e desde há muito 

interessada pela temática presente no meu trabalho, e que, em nome da 

admiração pela pessoa e obra da professora Aracy, se disponibilizou para me 

ajudar no que se referia às questões indígenas pertinentes a esta investigação. 

Assim, em Julho e Agosto de 2002, no Brasil, trabalhamos juntas em todos os 

capítulos da tese. Foram detalhadamente trabalhados aspectos teóricos e 

metodológicos, foram sugeridas, realizadas e discutidas leituras adicionais, e 

foram actualizadas as informações pertinentes à situação social, linguística, 

política e jurídica dos povos indígenas no Brasil. Complementarmente, fiz 

levantamentos bibliográficos quer no âmbito da recente produção científica 

etnológica nacional, quer no que referia aos estudos sociais sobre a infância no 

Brasil, indígena ou não8. Passei, depois, à fase de inclusão das alterações 

sugeridas e das actualizações bibliográficas feitas e, após a discussão e revisão 

finais feitas com o Professor Iturra, e a incorporação dos seus comentários, 

finalmente, a tese ficou pronta.  

 

 

Partes e capítulos 

Desde 1990 que estudo os Xavante. Os resultados de investigação 

aqui apresentados contam, portanto, com um conhecimento etnológico e uma 

experiência etnográfica construídos ao longo de várias temporadas de trabalho de 

campo: 1990, 1991, 1993 e 1999. Os dados etnográficos que nesta tese são mais 

detalhadamente expostos e analisados, porém, foram recolhidos da última etapa 
                                                 
7 Maria Rosário Gonçalves de Carvalho é Doutora em Antropologia Social pela USP, é 
Professora do Departamento de Antropologia e do Programa de Pós-Graduação em Ciências 
Sociais da Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal da 
Bahia/UFBA, pesquisadora do CNPq, e coordena, junto com o Professor Pedro Agostinho, o 
Programa de Pesquisas sobre Povos Indígenas do Nordeste Brasileiro/PINEB.  
8 Esta viagem ao Brasil foi possível graças a uma Bolsa de Curta Duração, concedida pela 
Fundação Calouste Gulbenkian. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

19 

de investigação, realizada em Idzö´uhu, uma das aldeias Xavante localizada na 

Terra Indígena de Sangradouro, Mato Grosso, Brasil Central9. 

A tese está dividida em duas Partes. A Primeira Parte contém dois 

Capítulos que realizam avaliações bibliográficas comentadas, quer no âmbito dos 

estudos antropológicos que sobre a infância se têm realizado a nivel 

internacional, quer no dos estudos etnológicos sobre sociedades indígenas no 

Brasil. Este balanço bibliográfico, que percorre as principais contribuições 

teóricas para a constituição de um campo de estudos antropológicos passível de 

ser considerado especificamente dedicado à infância, não tem como objectivo 

discutir as teorias antropológicas que lhes são subjacentes, e sim, evidenciar os 

contextos teóricos dos quais estas contribuições emergiram, o que as influenciou, 

constrangeu ou projectou adiante10. Procuro fornecer um roteiro de referências 

que se me afiguram significativas e exemplares, apesar de em si mesmas 

dispersas e descontínuas, de modo a que os investigadores que se interessam pelo 

tema possam dispor de um corpo de interlocutores teóricos que lhes permita 

estabelecer um diálogo inicial, e ter algumas pistas para partir em busca do 

aprofundamento das questões teóricas específicas às suas próprias investigações. 

O levantamento, a avaliação e organização das referências que constituem a 

Primeira Parte da tese foram, sem dúvida, actividades científicas cruciais na 

elaboração das reflexões nesta contidas, requerendo espaço e tempo substanciais. 

A sua contribuição, no entanto, não se esgota na necessidade de contextualizar 

teórica e etnográficamente esta investigação. Apresentadas numa perspectiva até 

agora pouco recorrente no quadro das poucas recensões bibliográficas que 

conheço sobre a infância – a dos estudos antropológicos voltados para as 

pequenas sociedades que são alvo de interesse da Etnologia – julgo que estas 

                                                 
9 Ver Mapas em Anexo. 
10 Salvo excepções inevitáveis nos campos da Sociologia, História e Psicologia, neste trabalho 
serão focalizadas, prioritáriamente, as contribuições de antropólogos e os avanços teóricos e 
metodológicos realizados nos campos da Antropologia e Etnologia. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

20 

referências são relevantes em si mesmas, merecendo, portanto, o destaque que 

lhes dou. 

No Capítulo 1 apresento os meandros da construção de uma nova 

epistemologia para o estudo da infância no âmbito dos estudos sociais, no plano 

internacional, com particular concentração nos estudos antropológicos. São 

introduzidos os pesquisadores que mais se destacaram neste processo e 

comentadas as suas principais contribuições. São analisadas as problemáticas 

teóricas debatidas por estes autores ao longo de pouco mais de um século de 

existência da Antropologia como ciência, os impasses, os desafios e as 

dificuldades encontradas, mas também as conquistas recentes. É apresentado um 

quadro das perspectivas que entretanto se desenvolveram e estão em 

experimentação nas propostas de pesquisadores como Hirschfeld, Iturra, James, 

Jenks, Pinto e Sarmento, Prout, Qvortrup, Toren, entre outros. A sistematização, 

avaliação e análise destas informações são cruciais para se tentar estabelecer uma 

ligação com o desenvolvimento da investigação sobre a infância no âmbito da 

etnologia indígena no Brasil. 

O Capítulo 2 dedica-se ao mesmo tipo de exercício, mas desta vez 

apresentando, comentando e analisando as contribuições dos cientistas sociais 

que estudaram a infância no Brasil, concentrando-se depois, e especialmente, 

sobre os trabalhos de etnólogos que pesquisaram em sociedades indígenas neste 

país. Se por um lado se torna perceptível uma grande lacuna no que refere a um 

conhecimento construído sobre a infância nestas sociedades, por outro 

evidenciam-se as enormes potencialidades contidas na investigação sobre esta 

temática. Isto verifica-se quer no que concerne à própria etnologia indígena, 

quanto mais não seja por oferecer uma nova e diferente perspectiva de 

entendimento sobre as sociedades em questão, quer no que concerne à 

contribuição dos estudos etnológicos sobre a infância indígena à Antropologia da 

Infância, uma vez que enseja o alargar dos questionamentos metodológicos e 

teóricos ainda em discussão no debate internacional, pertinentes à investigação 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

21 

específica sobre, com e para as crianças. São introduzidas, ainda, as tendências 

mais recentes e as perspectivas mais viáveis para o desenvolvimento dos estudos 

sobre a infância indígena no Brasil. 

Na Segunda Parte da tese é apresentado um estudo de caso, feito a 

partir de material etnográfico recolhido em área indígena no Brasil, entre os 

Xavante. Captar as nuances da sociabilidade das crianças sem jamais as afastar 

do contexto social onde estão inseridas, foi a linha mestra na condução da 

investigação. Por conseguinte, a observação e o esforço de entendimento da 

infância Xavante foram realizados no âmbito das relações sociais vividas no dia a 

dia na pequena aldeia Idzö’uhu, e, também, de um modo mais alargado, no das 

relações intra e interétnicas afectas a esta sociedade indígena. Impossíveis de 

ignorar foram, igualmente, os constrangimentos, desafios e conquistas 

provocados pelo dinâmico processo de transformação social e cultural que 

caracteriza a história recente dos Xavante. Reflectindo à luz da teoria 

antropológica que tem construído o conhecimento sobre as sociedades indígenas 

no Brasil, e das influências internacionais que mais a marcaram, o confronto 

entre o sistema de transmissão e construção de conhecimento Xavante e o 

sistema educacional escolar ofical veiculado pelo Ministério da Educação é o 

locus das observações etnográficas por mim efectuadas. E por quê? Porque no 

centro deste confronto, que envolve todas as pessoas em Idzö’uhu, estão as 

crianças, e porque estas têm nele uma participação activa. Isto significa que a 

recolha etnográfica e as reflexões teóricas elaboradas nos três capítulos estão 

perpassadas pelo pressuposto de agência, ou seja, pelo reconhecimento de que as 

crianças são agentes na reprodução das suas próprias categorias sociais e da 

dinâmica social que a todos atinge. Este pressuposto já esteve presente na 

investigação anterior que fiz sobre a infância Xavante (Nunes 1999) mas ganhou 

consistência teórica à luz das recentes conquistas da Antropologia da Infância, 

possibilitando, aqui, novos desdobramentos. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

22 

Os capítulos que compõem a Segunda Parte da tese têm um carácter 

processual. Quer isto dizer que há uma sequência de momentos e circunstâncias 

que os identificam autonomamente no tempo e no espaço em que acontecem, 

mas a sua compreensão é tributária do tema que os circunscreve e da contínua 

dinâmica produzida pelos vários agentes envolvidos O Capítulo 1 introduz a 

sociedade Xavante ao leitor. Fornece informações sobre o seu trajecto no 

território brasileiro, apresenta os meandros da sua organização social e os 

desafios da reconquista de autonomia, à luz das transformações e adaptações 

trazidas e provocadas pelo contacto com a sociedade não-índia. Porque 

constituem dados etnográficos relevantes e componentes da análise, são 

reveladas, também, algumas das condições que traçaram o rumo desta 

investigação. São, assim, apresentados os contornos de um projecto de educação 

escolar formulado pelos próprios professores Xavante, tal como estes o observam 

e discutem, à distância do local de sua implantação e do seu quotidiano prático, e 

de construção de uma proposta de colaboração entre povo indígena e etnólogo, 

ou seja, entre saber local e saber académico. 

O Capítulo 2 constitui um mergulho no pensamento Xavante. É 

apresentado o depoimento de um dos professores da aldeia onde investiguei em 

1999, que disserta sobre questões educacionais que em muito galgam os limites 

da escola da sua aldeia e atingem, profunda e perspicazmente, aspectos que 

deveriam ser centrais em qualquer reflexão que se faça  sobre educação escolar, 

em qualquer realidade social. Documento etnográfico de inegável valor, para 

além do que contribui especificamente para a elaboração desta tese e das 

possíveis aplicações pedagógicas que possa vir a ter em contexto multicultural, a 

sua divulgação representa também um acto político de apoio à causa indígena no 

Brasil.      

O Capítulo 3 explora, in locu, o quotidiano do projecto educacional 

Xavante – e dos agentes sociais que lhe dão vida – , apresentado nos capítulos 

anteriores desta segunda Parte. Especialmente atenta às crianças e à interacção 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

23 

destas entre si e com as demais pessoas da aldeia, e num diálogo reflexivo 

constante com os seus três professores, a etnografia por mim construída percorre 

os vários contextos onde a construção de conhecimento ocorre – a escola, a 

beira-rio, a área central da aldeia, o espaço doméstico – e as várias actividades 

escolares e não-escolares que geram, afirmam, transformam, conduzem e captam 

saber. A participação activa das crianças na realização do projecto, e a percepção 

que sobre esta os professores têm, foram assuntos centrais nas observações de 

campo. O material gerado por todos nós – se os Xavante me forneceram a 

matéria-prima etnográfica, eu possibilitei-lhes a objectivação teórica do seu fazer 

educacional – introduz uma nova maneira de se pensar uma série de questões 

prioritárias no que concerne à educação escolar indígena, ao mesmo tempo em 

que revela algumas das vicissitudes inerentes às relações de dependência 

institucional que continua a impedir que os povos indígenas participem, 

efectivamente, nas decisões que afectam as suas vidas, entre as quais, as que 

orientarão a educação das suas crianças.  

As fotografias que acompanham esta tese11, sobretudo ao longo da 

Parte II, têm um papel meramente ilustrativo de uma realidade sociocultural e 

ambiental, com a qual o leitor, certamente, tem pouca familiaridade. O objectivo 

é o de fornecer detalhes etnográficos adicionais, alguns dos quais difíceis de 

descrever por palavras. Apesar de haver temáticas que não se fazem acompanhar 

por fotografias, julgo que o conjunto de imagens que escolhi é significativo e que 

permitirá adentrar os universos etnográficos onde tenho investigado. Não há, no 

corpo do texto, qualquer referência às fotografias, cujas páginas seguem também 

uma outra numeração, em letra romana, mas a sua distribuição é contextualizada, 

e acompanhada de pequena legenda. Assim, texto e imagens são projectos 

gráficos distintos, que se fundem, mas que também podem ser compreendidos em 

separado. Não pretendo, nesta tese, responder a qualquer aspiração no âmbito da 

Antropologia Visual, muito embora esta seja uma outra vertente da Antropologia 

                                                 
11 Para além da Capa, há ainda 25 pranchas com imagens, totalizando 66 fotografias. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

24 

que me interessa explorar. O material que tenho em arquivo (fotos e, sobretudo, 

video) aguardará, ainda mais algum tempo, pela oportunidade de financiamento 

para um projecto específico que incluirá a participação de pessoas das 

comunidades Xavante onde foi captado.  

Após a Conclusão, há um Glossário com termos Xavante e termos 

regionais utilizados nesta tese, alguns destes de origem Tupi. No Anexo, o leitor 

encontrará alguns mapas para localização geográfica das áreas indígenas às quais 

faço referência, nomeadamente, mapa com a divisão política do Brasil, mapa do 

Estado do Mato Grosso com todas as Terras Indígenas assinaladas, detalhe desse 

mapa destacando as Terras Xavante, e mapa da Terra Indígena de Sangradouro, 

onde se localiza a aldeia de onde provém a maioria dos dados etnográficos 

apresentados. Há, também, um quadro com informações básicas  sobre todos os 

povos indígenas que são mencionados ao longo da tese (nomes, grafias, 

localização, língua e dados demográficos). Em anexo incluo, ainda, alguma 

Legislação que concerne especificamente aos povos indígenas e que julgo 

pertinente ao entendimento dos assuntos tratados nesta tese, nomeadamente, o 

Estatuto do Índio, os Direitos Indígenas fixados na Constituição Federativa de 

1988, e, da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, os Artigos que se 

referem aos Povos Indigenas. 

 

 

Mais algumas considerações teóricas e metodológicas 

Há alguns meses atrás, quando estava a rever uma série de 

fotografias que fiz das crianças Tuxá12, povo onde realizei a minha primeira 

investigação em área indígena, em 1987, fui surpreendida ao constatar que em 

muito pouco estas se diferenciavam das imagens que havia feito, mais 
                                                 
12 Os índios Tuxá habitam nos Estados da Bahia e Pernambuco, Brasil, às margens do rio São 
Francisco e o último censo registou uma população de 1.630 indivíduos (Ricardo 2000:14). Ver 
Quadro sobre Povos Indígenas, em Anexo.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

25 

recentemente, em 1999, das crianças Xavante. Obviamente, existem traços 

fisionómicos distintos entre os dois povos, são diferentes os espaços geográficos 

e ambientais, bem como os traços culturais possíveis de apreender através das 

imagens. Talvez consiga também identificar algumas diferenças em termos da 

técnica utilizada no processamento das imagens. As semelhanças a que me refiro 

estão, porém, estampadas naquilo que, das crianças, havia sido captado: os seus 

gestos e a sua expressão. Num rápido folhear dos meus diários de campo pude, 

igualmente, perceber que há descrições e observações, feitas em 1999, que 

reflectem indagações e problemáticas de investigação presentes em 1993, 1991, 

1990 e até mesmo em 1987. 

Por que será que isto é significativo? Acima de tudo, porque entre 

as etnografias realizadas em 1987 e em 1999, existem 12 anos de pesquisa e 

estudos antropológicos. Quando estive entre os Tuxá, ainda não havia sequer 

iniciado a licenciatura. Depois desta, concluí o Mestrado, e a etapa de pesquisa 

de campo realizada em 1999 seria a última antes de começar a escrever a minha 

tese de Doutoramento. Estudei em boas universidades, tive excelentes 

professores, e, sob orientação competente, tive a oportunidade de desenvolver os 

meus próprios projectos de investigação sobre a infância, entre os Xavante, desde 

1990. Quererá isto dizer que a investigação não avançou? Ou que existe algo a 

que poderia chamar ‘vícios’ de pesquisa? Estaremos perante um problema 

metodológico? O surgimento destas questões obrigou-me a fazer uma breve 

retrospectiva da minha formação, em busca de possíveis explicações. 

Voltando atrás no tempo até ao início do meu trabalho com 

crianças, como professora de ensino básico e educadora, e, também, atenta ao 

que as crianças faziam fora das actividades escolares ou outras dirijidas por 

adultos, é inegável que está aí a raíz de muitas das ideias e reflexões que, sobre a 

infância, e como antropóloga, tenho elaborado nos últimos 15 anos. Mas sobre 

isto, eu já me alonguei na introdução da dissertação de mestrado (Nunes 

1999:13-18) e não o farei aqui novamente. Recordarei apenas que quando esse 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

26 

texto foi escrito, em 1996, ainda me debatia com a falta de interlocutores 

teóricos, no âmbito da Antropologia, para as ideias que sobre a infância eu já 

tinha em mente, e que defendia ser importante investigar e debater. Essa 

dificuldade, como veremos mais adiante, foi vencida a partir de meados de 1998, 

quando tomei conhecimento, e tive acesso, aos desenvolvimentos teóricos 

recentes em torno da formação de uma nova área de estudos sociais sobre a 

infância. Não tenho dúvidas de que, do ponto de vista da pesquisa etnológica, 

também houve uma técnica que se foi apurando, quer nos procedimentos da 

recolha etnográfica, quer na organização e processamento dos dados. Julgo, 

portanto, que os trabalhos que publiquei nos últimos anos, bem como o presente 

texto, evidenciam uma gradual conquista de maturidade na elaboração teórica, 

neste campo, das ideias que nutro desde o início da minha actividade profissional 

com crianças, mesmo antes de haver iniciado os meus estudos em Antropologia.  

O que penso que me indica, ou alerta, este exemplo ilustrado pela 

semelhança entre as imagens registadas em 1987 e em 1999, é que a apreensão 

da infância e o desenvolvimento de uma sensibilidade específica para a perceber, 

intensa e profundamente, devo-os muito mais ao exercício do contacto directo 

com as crianças, do que aos cursos ou aos livros que li. Os estudos 

antropológicos que realizei ao longo de 12 anos me ajudaram, essencialmente, a 

conduzir e a dar consistência a uma reflexão teórica sobre tudo aquilo que da 

infância eu tenho apreendido em campo. Aprendi a usar técnicas de recolha 

etnográfica e a operar com as suas categorias analítico-conceituais, e, assim, 

pude aumentar o meu entendimento antropológico sobre a infância. Mas a 

preparação para etnografar as crianças, que mais identifico como uma atitude 

interior do que um recurso técnico, veio de outras fontes. 

Este exemplo conduz a uma questão metodológica básica e 

fundamental em torno da qual a própria Antropologia da Infância se tem 

debatido, a saber, a nossa relação de alteridade com a criança, enquanto 

cientistas, mas, antes de tudo o mais, enquanto adultos. Na verdade, não basta 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

27 

que estejamos com crianças o dia inteiro e todos os dias do ano. É a qualidade da 

relação com elas estabelecida,  como e o que fazemos com elas, ou a coragem de 

não fazer nada e permitir, a nós mesmos, que a criança se manifeste como lhe 

aprouver, quer seja como professores, educadores, pesquisadores, amigos ou 

parentes, que constitui a chave crucial neste processo. A recente Antropologia da 

Infância está atenta a este facto e tem fornecido pistas importantes para quem se 

inicia neste campo de investigação. São orientações que reconheço  como muito 

significativas e incontornáveis para se estudar a infância. Mas eu insisto que não 

se trata de algo que se aprenda apenas teóricamente, pois é uma questão que tem 

a ver com os princípios e com a ética do relacionamento com o outro que a 

criança é. Há quem os estude sem nunca vir a conquistá-los, e há quem os 

domine sem jamais os haver estudado. 

Antes de fechar esta apresentação das páginas que se seguem, diria 

ainda que suponho ser o subtítulo suficiente para que o leitor identifique, de 

imediato, a afiliação teórica desta tese: a etnologia indígena produzida no Brasil  

e a antropologia da infância. A primeira, por ser o âmbito onde tenho 

desenvolvido todas as minha investigações sobre a infância. A segunda, porque é 

onde tenho encontrado, nos últimos anos, as referências antropológicas 

específicas para reflectir sobre esse objecto de investigação. A comunicação 

entre estas duas áreas científicas, no entanto,  quase inexiste. A ponto de talvez se 

justificar um ligeiro ajuste no subtítulo, acrescentando-lhe “e vice-versa”, pois a 

contribuição da Antropologia da Infância à Etnologia Indígena Brasileira também 

é uma hipótese profícua e viável a se explorar. Aliás, perceber-se-á, ao longo da 

tese, que a comunicação flui nos dois sentidos. É, contudo, na etnologia indígena 

brasileira que a raiz dos meus estudos teóricos se firmou e a partir da qual 

cresceu o trabalho ao qual, aqui, dou forma e conteúdo, partindo, deste, para 

universos científicos mais vastos e abrangentes. 

Isto significa que, para além do que nos subítens anteriores foi 

explicitado, e para além de outro dos objectivos aqui presentes ser, exactamente, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

28 

o de propôr que estas duas áreas se comuniquem, existe, ainda, a intenção de 

assinalar a especificidade da contribuição da etnologia indígena brasileira ao 

debate internacional. Tal como veremos mais adiante, certas especificidades 

oriundas dos estudos etnológicos desenvolvidos no Brasil já marcaram alguns 

momentos da história da Antropologia, evidenciando impossibilidades de 

aplicação de modelos europeus a sociedades indígenas e requerendo a elaboração 

de modelos próprios. Isto não quer dizer que questiono, à partida, as propostas da 

Antropologia da Infância para pensar sobre a infância nas sociedades indígenas 

no Brasil. Muito pelo contrário, elas têm tido importância crucial nos meus 

estudos. O que pretendo é deixar portas abertas para a manifestação do diferente, 

do particular,  que, sem passar obrigatóriamente pelas explicações dominantes, 

moldando-se a estas, lhes possa, ao invés, oferecer inovadoras nuances. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Parte I 
 
 

 Crianças  
e Antropologia da Infância 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

30 

  
 
 

 
“Nós não sabemos nada sobre a infância, 

e com as nossas noções  equivocadas, quanto mais 
avançamos mais nos afastamos do caminho certo. 

Os mais sábios escritores dedicam-se ao que um homem  
 deve saber, sem perguntar o que uma criança é capaz de aprender. 

 Estão sempre à procura do homem na criança, 
                             sem considerar o que este é antes de homem se tornar”. 

 
  Jean-Jacques Rousseau,  

                                                                                               in Emílio, 1762. 
 
 
 

“(…) antes de tudo, como princípio essencial 
 donde todo o resto pode provir, 

 a criança tem de ser livre, 
 para,  sem as nossas interferências, 

 aproveitar do exterior aquilo que lhe convém.” 
 
        Agostinho da Silva, 

   in Textos Pedagógicos, ([1939] 2000). 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

31 

 
1. Impasses, desafios e conquistas  
    de um debate em construção13 
 

O estado da arte da recém-criada Antropologia da Infância, a nível 

internacional, é apresentado neste capítulo. Penso que este seja um procedimento 

imprescindível de modo a permitir que o leitor possa situar esta tese e a 

investigação da qual ela resultou no panorama da produção científica sobre o 

tema. Tal como foi referido na Introdução, não se trata de um capítulo com 

pretensão teórica mas, sim, de uma revisão bibliográfica comentada, cujo intuito 

é evidenciar as contribuições teóricas mais significativas à constituição deste 

novo campo de estudos. 

Se não podemos dizer que a infância foi completamente esquecida 

ou ignorada desde finais do século XIX até ao início da última década do século 

XX, podemos sem dúvida afirmar que a vida cultural e social das crianças teve 

uma participação quase irrelevante na construção do saber antropológico ao 

longo destes primeiros 100 anos de existência da Antropologia como disciplina 

científica. Esbarrar em dificuldades por décadas a fio, bem como a ausência de 

interlocutores, fizeram com que os poucos antropólogos que em dado momento 

se interessaram por estudar a infância, não levassem adiante as suas intenções, ou 

que, os mais insistentes, inevitavelmente, acabassem por procurar em outras 

áreas científicas, sobretudo na Psicologia, um suporte teórico para as questões 
                                                 
* Citação de Rousseau, na página de abertura da Parte I: “We know nothing of childhood, and 
with our mistaken notions the further we advance the further we go astray. The wisest writers 
devote themselves to what a man ought to know without asking what a child is capable of 
learning. They are always looking for the man in the child without considering what he is before 
he becomes a man” (minha tradução, a partir de versão electrónica) 
13 Agradeço a Allison James a acolhedora e inspiradora estadia no Centre for the Social Study of 
Childhood, Universidade de Hull, Inglaterra, onde foi possível conversar e discutir alguns dos 
tópicos essenciais apresentados neste capítulo, e onde me foi facilitado o acesso à bibliografia 
específica ao tema. Esta viagem foi financiada pela FCT/PRAXIS XXI, no âmbito da bolsa de 
estudos BD/5079/95. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

32 

que iam surgindo pontualmente e que precisavam de aprofundamento. Como 

consequência mais imediata, e apesar do esforço e da originalidade de alguns, ao 

fazermos a retrospectiva de um século de investigações, verificamos que a 

quantidade de trabalhos antropológicos desenvolvidos sobre o tema é dispersa 

e/ou descontínua. 

Muitas das razões pelas quais os interesses da Antropologia pela 

infância permaneceram discretos por tanto tempo, sem que se conseguisse 

construir um referencial teórico sólido, contrastando imensamente com os 

avanços verificados em tantos outros tópicos que a disciplina tem explorado, 

continuam, do meu ponto-de-vista, por explicar. Como veremos no decorrer 

deste capítulo, uma das hipóteses levantadas por vários autores que se têm vindo 

a dedicar ao tema, é a de que durante muito tempo se teria partido de um 

conjunto de pressupostos teóricos equivocados para se pensar a infância. Por 

conseguinte, seria na base desses pressupostos que deveria incidir a mudança 

mais radical, de forma a reverter este quadro. A recente movimentação em torno 

do tema é animadora e já revelou inúmeras potencialidades de reflexão teórica 

sobre questões antropológicas clássicas tais como género, tempo e espaço, 

ritualidade e identidade. Mas é preciso ir mais longe. Para conseguir a mudança 

tão adiada será necessário, portanto, não só empreender uma revisão das 

perspectivas através das quais têm sido conduzidos os estudos culturais e sociais 

sobre a infância, mas também multiplicar e aprofundar as investigações, 

incorporando não só as críticas mas também novas propostas de abordagem, 

tornando-os mais abrangentes, diversificados e audazes. 

Fundamentalmente, é preciso que nós, adultos, antropólogos, 

consigamos olhar a criança como um ‘outro’, inteiro e pleno, um agente social 

por si, e não como um ‘nós’ em ponto pequeno que temos vagamente guardado 

na memória, nem como um mero projecto ou esboço daquilo em que os anos e a 

experiência nos tornaram. Ao consider a criança um ‘outro’ como os tantos 

‘outros’ aos quais a Antropologia se tem dedicado, mais do que procurar 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

33 

justificações para a longa ausência da infância na disciplina, estaremos a tirar 

vantagem dos progressos científicos que esta já fez, beneficiar-nos-emos com a 

maturidade do seu instrumental metodológico e conceptual, ao mesmo tempo em 

que o estaremos a enriquecer. Uma vez criadas as condições básicas e essenciais 

para termos um espaço próprio de investigação e reflexão antropológicas sobre a 

sociabilidade das crianças, poderão os estudos realizados no âmbito desta área 

científica, participar de maneira mais equilibrada no debate pluridisciplinar que 

nos exige a construção de um conhecimento o mais completo e profundo possível 

sobre a infância no mundo. 

 

 

 

Crianças: grupo social sem poder? 

Para termos uma ideia de como esta participação tem sido desigual, 

recordo aqui um pequeno episódio que ocorreu no iníco dos anos 90, no 

Departamento de Antropologia da Universidade de São Paulo, Brasil, quando a 

antropóloga britânia Joanna Overing apresentou um seminário sobre os novos 

rumos e temas da antropologia na Inglaterra, país que, como sabemos, possui 

uma enorme tradição nesta ciência, inclusive no que refere aos estudos 

etnológicos. No debate final, não tendo Overing mencionado nada a respeito da 

existência de estudos sobre as crianças, eu perguntei-lhe se a infância também 

fazia parte desse conjunto de novos interesses dos antropólogos britânicos e, no 

caso de não fazer, que razões haveria para isso. Esta experiente etnóloga ficou 

uns instantes hesitante e acabou por sugerir que a lacuna “talvez” se devesse ao 

facto de serem as crianças um grupo social sem poder. O tema era tão estranho, 

ou estava tão distante das preocupações de todos os presentes no seminário, que 

não gerou qualquer comentário adicional, nem mesmo da minha parte, e logo se 

mudou de assunto. Mas a resposta de Overing ficou a ecoar na minha cabeça e 

acabou por estimular-me a pensar nas diferentes relações que são possíveis de 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

34 

estabelecer entre as crianças e os agentes através dos quais se manifestam os 

vários tipos de poder existentes: político, social, educativo, familiar, económico, 

etc. 

Como na altura eu já havia começado a estudar a infância entre os 

Xavante e aprendido algo sobre a organização social e política desta sociedade 

indígena, comecei por tentar perceber que tipo de poder recaía sobre as suas 

crianças, como este era exercido, por quem, e como as crianças a este reagiam. 

Mas, curiosamente, as conclusões preliminares de um ensaio que nessa época 

escrevo para a cadeira de Antropologia Política, a partir de dados etnográficos 

que havia recolhido na aldeia Namunkurá, apontam para uma direcção diferente 

da sugerida por Joanna Overing. Estes evidenciam, sim, traços de um poder que, 

em vez de exercido sobre as crianças e com a intencionalidade que geralmente se 

lhe atribui nos processos educativos, emana das próprias crianças, expressando-

se súbtil e inconscientemente na sua interacção com os restantes indivíduos com 

os quais compartilhavam as mais diversas situações da vida quotidiana.  

Mesmo sem ter passado a explorar as questões relacionadas 

especificamente com a categoria analítica ‘poder’ em etapas posteriores de 

trabalho de campo, mantive-me atenta e pude dar mais substância a esta 

hipótese14. O poder que tenho percebido emanar das crianças Xavante manifesta-

se através de traços de um comportamento comum a todas elas, a saber, a sua 

omnipresença na aldeia, a sua liberdade de acesso a tudo e a todos, e a 

possibilidade de olharem e participarem em tudo o que acontece à sua volta. Este 

comportamento, recorrentemente mencionado por muitos etnólogos que 

pesquisam em sociedades indígenas no Brasil  (Cohn 2000, Ferreira 1992, 

Gregor 1977, Lopes da Silva 1981, 1983 e 1987b, Lopes da Silva, Macedo & 

Nunes 2002, Lopes da Silva & Young 1983, Maybury-Lewis 1984 e 1990,  

                                                 
14 Ver em Iturra (1996, 1998 e 2001) reflexões sobre o tema. Diz o autor “A criança orienta o 
comportamento do adulto, mas não tem poder na vida social, como o adulto tem” (1998:109). 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

35 

Novaes 1983 e 1986, Vidal 1977, Viveiros de Castro 1986, entre outros), e sobre 

o qual reflecti em trabalho anterior (Nunes 1999), parece-me ser um privilégio 

que as crianças têm e que usam com poucas restrições, quer directa e 

espontaneamente à vista de todos, quer através de estratégias previamente 

estudadas, como, por exemplo, tendo pontos de observação dissimulados e 

especialmente bem localizados, a partir dos quais seguem o que se passa na 

aldeia e nas áreas em torno desta, sem darem a perceber aos outros a sua 

presença. 

A legitimidade deste comportamento, que é previsto culturalmente 

e aceite entre os Xavante, permite às suas crianças seguir atenta e abertamente 

quase tudo o que os adultos fazem ou dizem, e, também, o que não deveriam 

fazer nem dizer. Ao mesmo tempo, permite-lhes descobrir o enorme conjunto de 

regras que todos seguem e que garantem a existência e manutenção de relações 

peculiares entre as pessoas desta sociedade, bem como os desvios a essas regras e 

os problemas que estes originam. Os adultos sabem que são observados pelas 

crianças e que não as podem mandar embora, sabem que lhes devem fornecer 

bons exemplos e que através delas as notícias se espalham velozmente por todas 

as casas. Por outro lado, as crianças estão sempre à mão e disponíveis para 

prestar pequenos serviços aos adultos, como, por exemplo, levar objectos, 

alimentos e recados que estes trocam entre si. Além disto, são também as 

crianças que estabelecem e mantêm o contacto entre os adultos que, de acordo 

com a organização social Xavante, devem observar estrictas regras de evitação 

entre si.  

Assim, perante a cumplicidade dos adultos e, em simultâneo, sem 

que isto ocorra isento de uma certa coerção sobre os mesmos, cria-se uma esfera 

de actuação e trocas onde as crianças, mensageiras, aprendizes e investigadoras, 

valendo-se da sua genuína curiosidade e flexibilidade, desempenham um papel 

social fundamental. Porquê? Porque uma parte significativa da informação que 

circula pela aldeia é captada e veículada através do olhar das meninas e meninos, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

36 

da capacidade que cada um deles tem para compreender e interpretar os factos 

que observa, da sua habilidade para os relatar, modificar, reinventar ou, até 

mesmo, omitir. Se pensarmos que desta maneira as crianças não só captam saber 

como também o elaboram e, mais do que isso, o transformam e redistribuem, 

torna-se mais do que evidente que estas participam activa e criativamente na 

construção e transmissão de um conhecimento que é importante para todos. 

Penso que este conjunto de observações pode indicar a possibilidade de uma 

perspectiva de investigação que sirva para questionar e aprofundar a ideia de 

serem ou não as crianças, as Xavante ou quaisquer outras, um grupo social sem 

poder. 

Uma reflexão sobre os traços mais notórios nos comportamentos 

das crianças numa aldeia Xavante foi inicialmente desenvolvida na minha 

dissertação de Mestrado (Nunes 1999), não a propósito do poder ou do controle 

social, mas sim, do universo de referências fundamentais ao processo educativo 

vivenciado por este povo indígena no Brasil15. Voltar a evocá-los brevemente 

neste preciso contexto – em conexão com a sugestão de Overing – tem como 

objectivo mais imediato demonstrar que é suficiente um momento maior de 

reflexão e de questionamento de ideias rapidamente afloradas, para se descobrir 

mais uma das muitas perspectivas de investigação ainda por explorar no debate 

sobre o papel social da criança, complexificando-se a discussão em torno da sua 

participação efectiva como agente social. 

A acção social da criança, quando de todo considerada nos estudos 

sociais, tem sido geralmente tomada como mera extensão da dos adultos, 

portanto, sem existência própria. É este tipo de concepção sobre a infância que 

transparece na maior parte da bibliografia antropológica e etnológica produzida 

                                                 
15 Alguns dos resultados já apresentados nessa Dissertação de Mestrado (Nunes 1999) são 
novamente utilizados na presente investigação. São dados aos quais se somaram novas 
informações etnográficas e bibliográficas, que permanecem em elaboração e que têm ganho 
outros desdobramentos. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

37 

até às ultimas décadas do século XX16. Como veremos através da recensão 

bibliográfica apresentada no decorrer deste capítulo, poucos foram os 

investigadores que conseguiram reagir a esta concepção, quer esboçando críticas, 

quer evidenciando as dificuldades em encontrar um enquadramento teórico que 

lhes permitisse prosseguir. Por conseguinte, o processo que provocou mudanças 

teóricas significativas foi muito lento. Os impasses demonstram que não bastava 

que se realizassem mais estudos sobre a infância. Era crucial, sim, que houvesse 

uma mudança de atitude na condução desses estudos e na análise de dados 

recolhidos, o que só vem a acontecer de maneira mais abrangente, sólida e 

contínua na última década do século passado. Partir do pressuposto de que as 

crianças são agentes activos na construção social da infância tem sido, com 

efeito, a peça propulsora da mais nova abordagem do tema e do surgimento, 

finalmente, de uma área da Antropologia a este especificamente dedicada. 

A maneira como a infância foi tratada pelas várias correntes 

teóricas da Antropologia e Sociologia17, foi alvo de alguns ensaios bibliográficos 

críticos, no âmbito dos estudos contemporâneos (Buttler & Shaw 1996, Corsaro 

1997, Hirschfeld 2002, James & Prout 1990a e 1995, James, Jenks & Prout 1997, 

Jenks 1982 e 1996, Qvortrup 1995a e 1995b, Toren 1988a, 1988b, 1990, 1993, 

entre outros). Ainda sobre esta temática e no âmbito da produção em língua 

portuguesa cabe destacar, igualmente, as avaliações e comentários bibliográficos 

presentes nos trabalhos de Alvim e Valadares (1988), Cohn (2002), Del Priore 

(1991a e 2000), Iturra (1990a, 1990b, 1996, 1997, 1998, 2000, 2001 e 2002), 

Lopes da Silva, Macedo & Nunes (2002), Nunes (1999 e 2002a), Pinto & 

Sarmento (1997 e 1999), Rizzini (1997a e 1997b), e Rizzini (2000a). Através 

destas obras o leitor poderá tomar conhecimento das diversas perspectivas 
                                                 
16 Inclusive na bibliografia que se refere aos povos indígenas no Brasil. Ver capítulo 2, desta 
Parte. 
17 Em alguns estudos recentes têm-se verificado existir uma grande sobreposição de interesses e 
temáticas sobre a infância, por parte destas duas disciplinas, havendo preponderância dos 
estudos sociológicos. Neste trabalho, porém, são prioritariamente focalizadas as contribuições 
da Antropologia. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

38 

mediante as quais a presença da infância foi percebida, quer a nível dos estudos 

de maior impacto internacional, uma vez que escritos em inglês, quer dos que 

mais especificamente se referem ao Brasil e a Portugal. 

As apreciações bibliográficas que farei neste capítulo constituem 

uma proposta bem mais modesta. Porém, fazer uma referência aos principais 

personagens que marcaram o percurso e a formação desta nova área de estudos é 

um procedimento absolutamente incontornável, de modo a tentar perceber alguns 

dos motivos porque esta se desenvolveu tão lentamente, o que constrangeu a sua 

dinâmica, e como surge o empolgamento verificado nas últimas décadas. Além 

do mais, penso que seja igualmente necessário conhecer as tendências, as 

dificuldades, os limites e os alcances da produção científica mais recente, até 

mesmo para melhor se poder situar e avaliar a contribuição deste trabalho. 

Nesta recensão sobre a presença da infância na Antropologia, serão 

enfatizadas e destacadas as contribuições produzidas no âmbito dos estudos 

etnológicos voltados para as pequenas sociedades não-ocidentais. Uma vez que 

os estudos contemporâneos se firmaram a partir da crítica aos paradigmas 

evolucionista e culturalista, e que estes paradigmas se construíram com base em 

informações etnográficas recolhidas entre povos não-ocidentais, começarei por 

avaliar a sua participação neste processo. Será também rapidamente referenciada 

a contribuição dos estudos etnológicos sobre o desenvolvimento do ciclo de vida 

do indivíduo e a organização social do grupo doméstico, temas dos quais, ainda 

hoje, continuam a emergir muitas informações sobre a infância. A crítica ao 

paradigma sociológico clássico sobre socialização infantil será igualmente 

abordada, bem como a revisão empreendida pela História à compreensão do 

surgimento da ideia de infância. Finalmente, comentarei as condições de 

preparação e consolidação das pesquisas mais recentes, a construção de novos 

paradigmas e abordagens teóricas para o estudo da vida cultural e social das 

crianças, e as vertentes mais marcantes já passíveis de identificação nesta revisão 

epistemológica sobre a infância. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

39 

É de notar que a Antropologia da Infância tem-se vindo a construir 

sobretudo a partir de investigações realizadas em sociedades urbanas, no decorrer 

dos últimos 10 ou 15 anos. Não obstante as minhas avaliações sobre o percurso e 

formação desta área científica sejam muito próximas às dos autores acima 

referenciados, com os quais, entre outros, manterei diálogo neste trabalho, penso-

as e articulo-as, particularmente, a partir da investigação que eu mesma 

mantenho em curso numa sociedade indígena no Brasil. As apreciações aqui 

presentes, intencionalmente, reflectem esse recorte. Creio que possa, deste modo, 

vir a acrescentar mais uma perspectiva de investigação e reflexão àquelas que já 

existem, dando-lhe visibilidade. Ademais, ao defenderem a existência de 

‘infâncias’ constituídas na diversidade cultural e social dos povos do mundo, os 

estudos contemporâneos mencionam, com frequência, a necessidade de acesso a 

material comparativo mais abrangente, recolhido e elaborado dentro dos 

parâmetros desta nova abordagem. 

 

 

Cultura, personalidade e grupo doméstico: 
faces distintas de uma ideia hegemónica 

 
 
“Children are newcomers as a subject of literature, 
newcomers in the study of human physiology and anatomy, 
newcomers in the social sciences. (...) As in all areas in 
which disciplined observation replaces traditional point of 
view, the study of real children has met with many kinds of 
opposition” 18 (Mead 1955:3). 

  
As primeiras referências às crianças na literatura antropológica 

surgem em finais do século XIX, em textos de autores evolucionistas, reveladas 

                                                 
18 “As crianças são um tema recente na literatura, são recentes nos estudos de fisiologia e 
anatomia humanas, são recentes nas ciências sociais. (…) Tal como em todas as áreas nas 
quais a observação disciplinada substitui os pontos de vista tradicionais, os estudos sobre as 
crianças têm-se deparado com vários tipos de oposição” (minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

40 

pelo esforço científico que procura estabelecer padrões para os estágios de 

desenvolvimento da espécie humana (Tylor 1871 e Spencer 1882, por 

exemplo)19. Na época busca-se, igualmente, sustentação para as teorias sobre os 

povos ditos primitivos e selvagens, para a distinção entre pensamento primitivo e 

pensamento racional: a criança necessita de se tornar adulta e o selvagem de se 

civilizar, processos considerados equivalentes. Assim, para estes cientistas, o 

comportamento infantil afigura-se interessante de observar porque se julga que 

fornece explicações sobre aquilo a que chamam ser ‘a infância da humanidade’. 

O interessante não é, portanto, a criança em si mesma, mas sim os sinais que esta 

pode fornecer sobre a origem da espécie e a aquisição de humanidade. 

Colocada desta maneira, friamente, a ideia pode parecer absurda. 

Porém, ecos deste discurso conseguem atravessar quase 100 anos, cristalizando-

se no discurso das Ciências Sociais e migrando para o das áreas científicas que 

mais lidam com as questões que concernem às crianças, nomeadamente, a 

Pedagogia, a Psicologia e a Assistência Social, e, em menor escala, a Medicina e 

o Direito20. Galgando os limites do trabalho académico e científico, este tipo de 

linguagem foi o que também alimentou por muito tempo as filosofias subjacentes 

aos projectos de desenvolvimento oriundos do mundo norte e destinados ao 

mundo sul, nomeadamente, às sociedades que não detêm o tipo de tecnologia 

ocidental, onde a tradição oral é mais forte do que a da escrita, e onde existe uma 

economia baseada em padrões de reciprocidade totalmente diferentes dos que 

                                                 
19 Para além dos antropólogos evolucionistas, alguns viajantes aventureiros e escritores 
observaram e produziram textos sobre sociedades ‘exóticas’, nos quais é possível encontrar 
descrições sobre a infância. Entre estes, em 1906, Duddley Kidd publica Savage Childhood, e 
em 1923, George Grinnell publica The Cheyenne Indians. Ambos são mencionados por Mead 
(1955), num momento em que esta afirma que até à década de 20 não existiram estudos sérios 
sobre crescimento infantil. 
20 Ver em Nunes (1999), capítulo 1, uma apreciação sobre a contribuição destas disciplinas aos 
estudos sociais sobre a infância, com base em bibliografia produzida até final dos anos 80. 
Apesar de sustentadas por pressupostos que foram posteriormente questionados no âmbito das 
Ciências Sociais, estas contribuições são importantes na medida em que revelam evidências 
sobre a constituição de um certo tipo de conhecimento sobre a infância, e cobrem perspectivas 
de investigação e análise que fogem do alcance das que são próprias desta área científica. A 
interdisciplinaridade é recomendada pelos estudos sociais contemporâneos.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

41 

existem entre nós. Estas sociedades eram até há pouco tempo atrás, e em 

diferentes gradações, frequentemente consideradas como estando ‘ainda’ num 

estágio de evolução semelhante ao dos ‘selvagens’, precisando de se 

desenvolver, ou seja, de se encaminhar para a ‘civilização’. Estas ideias, talvez 

expressas por outras palavras mas mantendo o mesmo significado, ainda 

sustentam muitos destes projectos, conscientemente ou não, mas certamente 

induzindo a preconceitos de várias ordens.  

A Etnologia tem fornecido ao mundo referências importantes no 

sentido de desmontar esta visão equivocada sobre os povos ditos ‘não-

ocidentalizados’ ou ‘não-civilizados’. Contudo, a infância foi até ao final dos 

anos oitenta um tema quase ausente da sua agenda de interesses e prioridades, e, 

este foi um dos motivos porque as ideias presentes na virada do século se 

arrastaram incólumes por décadas a fio, em tamanho descompasso com outros 

tópicos de investigação antropológica. Só nas últimas duas décadas do século 

XX, especialmente no decorrer dos anos 90, se conseguem verificar avanços 

significativos nos estudos antropológicos sobre a infância, a ponto de provocar 

uma reviravolta nestas concepções, e de ensejar uma atitude que questionasse, 

em carácter mais radical e definitivo, os pressupostos que as sutentavam. 

Do legado evolucionista, portanto, no que refere à infância, para 

além de algumas curiosidades etnográficas reveladas sobre os povos observados 

nas últimas décadas do século XIX, e tendo em conta a escassez e a precariedade 

dos meios de registo e das condições de acesso que então havia, interessa-nos 

reter, sobretudo, o facto de que são os fundamentos desta corrente teórica que 

influenciam a teoria sobre o desenvolvimento infantil, conduzida pelo psico-

pedagogo Jean Piaget, a partir dos anos vinte. Aproximadamente na mesma 

época, influenciaram, também, a construção dos conceitos sociológicos de 

socialização infantil. Isto é particularmente importante uma vez que são estas 

teorias e as suas explicações que predominam na edificação de todo o 

conhecimento sobre a infância, desde então até ao início dos anos oitenta, quando 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

42 

começam a ser publicados os resultados de questionamentos mais contínuos e 

frequentes, que surgem quer externa quer internamente à Psicologia e à 

Sociologia (Denzin 1977, Hirschfeld 1988, 1989 e 1993; Kleine 1975; Lave 

1988; Miller 1979; Richards 1974; Richards and Light 1986; Tonkin 1982; 

Urwin 1985; Walkerdine 1984; entre outros). Nas críticas destes autores inclui-se 

a defesa do contexto social como variante de análise, questão à qual voltaremos 

mais adiante, neste capítulo. 

No âmbito da Antropologia, no que refere à infância, a primeira 

tentativa de rompimento com os pressupostos evolucionistas foi empreendida por 

Margaret Mead. Evocá-la no início deste sub-item deve-se a uma série de razões 

que passo a expôr. A primeira, porque foi esta antropóloga que no final da 

década de vinte trouxe, efectivamente, as crianças para a Antropologia e nos 

alertou para a influência da cultura no seu processo de crescimento, contrapondo-

se, assim, às acepções que acima mencionei, que explicavam o comportamento 

infantil como sendo, em essência, determinado biologicamente. Apesar da sua 

obra ter incidido mais em questões relacionadas com a adolescência, sexualidade  

e o género (1931a, 1935 e 1949), foi Mead que recolheu e deu forma ao maior 

conjunto de dados etnográficos, sistemáticos e contínuos, que existe sobre a 

infância em sociedades não-ocidentais. Isto porque, mesmo não tendo 

concentrado nas crianças o cerne dos seus interesses, defendia que conhecer a sua 

vida era fundamental para se entender o que acontecia nas etapas de crescimento 

seguintes, ou seja, na adolescência. Segundo Mead, as crianças não nascem 

samoanas ou balinesas, mas tornam-se samoanas e balinesas através de um 

processo educativo que está, a um tempo só, imerso na cultura e emergindo dela, 

e que não depende exclusivamente das etapas de maturação biológica do 

individuo.  

Orientada por Franz Boas, sob a influência de Ruth Benedict e 

fazendo uso de métodos de investigação que começavam a identificar-se como 

específicos da antropologia – métodos qualitativo e comparativo, relativizadores 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

43 

do etnocentrismo ocidental –, Mead introduz uma enorme inovação no modo de 

estudar a infância e a adolescência. Em vez de observar as crianças e jovens em 

contextos isolados, em vez de lhes apresentar questionários e testes, ou de 

elaborar estatísticas baseadas em amostras populacionais, metodologias estas 

mais recorrentes na pesquisa em Psicologia e Sociologia, era na observação 

continuada e na participação no seu dia a dia na aldeia onde moravam, que 

recolhia os seus dados. 

Os métodos de recolha etnográfica de Mead, seguindo Malinowski 

(1922 e 1926), Boas (1925) e Bateson (1936), entre outros, não obstante as 

actuais polémicas em torno das informações que estes antropólogos recolhiam 

das realidades socioculturais às quais, na época, eram os únicos a ter acesso, são 

métodos válidos, reconhecidos e amplamente usados até aos dias de hoje. Mead e 

Bateson, por exemplo, foram os pioneiros no uso de fotografia (Mead & Bateson 

1942) e filme21, como recursos que permitiam dar às suas observações 

etnográficas maior objectividade22. A informação que as imagens propiciavam 

era por estes considerada como inclusiva, e não apenas complementar ou 

ilustrativa, já que estas mostravam uma imensidade de detalhes sobre os quais era 

impossível escrever. O trabalho que desenvolveram com as imagens continua 

sendo uma referência na fundamentação dos estudos de Antropologia Visual23, 

uma área que cada vez mais cativa interesses e está em intensa expansão.  

O ambiente antropológico onde Mead actuava como investigadora, 

no entanto, não parece ter-lhe dado todo o suporte teórico que  necessitava para 

                                                 
21 A Balinese Family (1951), Karba's First Years: A Study of Balinese Childhood (1952) e 
Learning to Dance in Bali (1978) são filmes produzidos por Margaret Mead e Gregory Bateson. 
22 Ver também Mead & MacGregor (1951). 
23 A contribuição de Mead à Antropologia Visual é marcada, por exemplo, pela realização do 
Margaret Mead Film and Video Festival, que anualmente ocorre no American Museum of 
Natural History, New York. Este Festival aconteceu pela primeira vez em 1977, em 
homenagem aos 75 anos de idade desta antropóloga e aos seus 50 anos de colaboração no 
referido Museu. O que era para ter sido um evento único, tornou-se um evento anual, que 
continua a reunir os interessados pelo filme documentário, promovendo o entendimento 
intercultural através das imagens. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

44 

proceder à análise do material que trazia das suas etapas de pesquisa de campo, 

nomeadamente, dos dados sobre os jovens e as crianças. O seu primeiro livro, 

Coming of Age in Samoa, publicado em 1928, considerado um dos grandes 

clássicos e best-seller da Antropologia, surge com o sub-título A Psychological 

Study of Primitive Youth for Western Civilization, o que indica, por um lado, o 

vigor da influência das teorias oriundas da Psicologia no trabalho de Mead, e, por 

outro, a falta de um espaço académico acolhedor no seio da Antropologia para 

abordar o que emergia sobre a infância e a adolescência. E esta é a segunda razão 

pela qual Mead é aqui evocada. 

Ao longo de toda a sua extensa obra podem-se encontrar sempre 

referências às crianças, mas o que escreve especificamente sobre a infância, 

apesar da insistente atenção aos aspectos culturais, localiza-se mais no âmbito da 

Psicologia Infantil do que numa incipiente Antropologia da Educação ou da 

Infância, e é em parceria com psicólogos que, sobre este tema, desenvolve muitas 

das suas reflexões24. O conhecimento sobre a infância, apesar da contribuição de 

Mead ao incluir a ‘cultura’ como variante de análise, continuou a crescer sob a 

égide dos estudos psico-pedagógicos de Piaget sobre o desenvolvimento da 

personalidade e o desenvolvimento infantil. 

O conhecimento sobre a infância era, portanto, até então, domínio 

quase absoluto da Psicologia. Eram os psicólogos os que mais se dedicavam ao 

seu estudo e foi esta disciplina a que mais pesquisou e publicou sobre o tema. 

Assim aconteceu por décadas a fio, sem que os questionamentos que surgiam, 

esporadicamente, fossem suficientemente significativos para provocar profundas 

revisões epistemológicas. Até há poucos anos atrás, quaisquer perguntas que 

surgissem sobre a infância, quer aos educadores, quer aos antropólogos, eram de 

imediato dirigidas à Psicologia, campo científico onde se buscava esclarecer 

todas as dúvidas e solucionar todos os problemas, e que oferecia tanto um 
                                                 
24 Margaret Mead publica no Handbook of Child Psychology (1931b), na revista Psychiatry 
(1947), no Manual of Child Psychology (1954a) e no American Journal of Orthopsychiatry 
(1954b). Ver referências completas na Bibliografia.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

45 

conjunto sólido de referências bibliográficas, como uma experiência garantida 

institucionalmente.  

Os estudos etnológicos de Mead sobre a infância não conseguiram, 

em absoluto, quebrar essa hegemonia, senão abrir-lhe algumas brechas. Durante 

a sua longa carreira, que atravessou diversas correntes teóricas antropógicas, 

poucos antropólogos a acompanharam na tentativa de tornar presentes e 

constantes os estudos culturais e sociais sobre crianças. A adolescência, género e 

sexualidade, foram temas que cativaram muito mais os seus discípulos. A falta de 

uma mais vasta e diversificada etnografia da infância, recolhida por outros 

antropólogos/etnólogos, de modo a propiciar a Mead um exercício comparativo 

mais alargado e o desafio de um debate teórico mais sólido e abrangente, limitou 

o alcance do seu trabalho pioneiro e inovador. Acabava por não conseguir 

distanciar a avaliação que fazia dos seus próprios dados etnográficos, dos 

padrões educacionais norte-americanos, para os quais tentava, aliás, procurar 

explicações, e que eram objecto de intenso e efervescente estudo por parte da 

Psicologia da época, de cuja influência, por sua vez, Mead jamais conseguiu 

escapar. 

O desinteresse por parte da antropologia pelos assuntos da infância 

foi, explicitamente, apontado por Margaret Mead num artigo escrito em meados 

da década de 70 (Mead 1975), onde, ao dissertar sobre as potencialidades da 

actividade lúdica infantil, se interroga a propósito desta lacuna. Identifica-a, 

então, como resultado de uma negligência que tem origem numa característica 

das chamadas ‘altas culturas’, nas quais a nossa – a ocidental –  se inclui, e onde 

as crianças são geralmente consideradas como seres sociais incompletos, 

corroborando as avaliações que o historiador Phillipe Ariès faz sobre a infância 

no decorrer de vários séculos de história europeia (Ariès 1962). 

Mesmo sendo resumidos os comentários que aqui faço sobre a obra 

de Mead, até porque o meu presente objectivo não é um estudo teórico profundo 

sobre esta em confronto com a emergência da Antropologia da Infância nos anos 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

46 

noventa25, julgo que foi possível assinalar a sua importância no contexto deste 

debate em construção. Penso, também, que fica claro porque considero serem tão 

pertinentes e contundentes as observações que esta antropóloga faz no artigo 

acima citado (1975), escrito quase no fim da sua carreira, sobre a ausência da 

infância em décadas de Antropologia. A sua experiência dá-lhe, aliás, toda a 

legitimidade para esta observação. 

A posição que Margaret Mead conquistou em 55 anos de intensa 

actividade científica, destacando-se também como pesquisadora mulher num 

universo de investigação inicialmente dominado por homens, é comparável à de 

poucos. Mas em meados dos anos oitenta, já depois da sua morte, a sua obra é 

criticada por Derek Freeman, que questiona os seus métodos de pesquisa e de 

análise do material recolhido entre 1925 e 1926, em Samoa, e a acusa de forjar os 

dados de modo a que estes revelassem, não a realidade do povo observado mas, 

sim, o que ela queria provar (Freeman 1983)26. A dificuldade de acesso às 

dezenas de pequenos artigos de Mead citados e contestados por Freeman, bem 

como à vasta obra deste autor sobre Samoa, e não sendo eu especialista em 

etnologia do Pacífico Sul, faz com que seja difícil avaliar, em geral, a 

fundamentação das críticas deste último. Contudo, no que refere à infância, as 

observações breves que Freeman faz chamam-me a atenção para a ocorrência de 

algumas generalizações em Mead. A minha leitura da obra desta última, no 

entanto, indica-me que estas generalizações provavelmente se mantiveram como 

tal porque, no momento certo, teria faltado a Mead o contraponto de uma base 

teórica que desencadeasse o questionamento que dá dinamismo à investigação e 

que exige uma maior precisão, quer na observação de campo, quer na análise dos 

                                                 
25 Muito embora considere esta tarefa absolutamente relevante e merecedora de atenção 
específica. Aqui fica a sugestão. 
26 Estas críticas de Freeman provocaram um certo impacto no meio académico da Antropologia, 
pois não só vieram atingir uma das figuras mais clássicas e carismáticas na história da 
disciplina, como vieram pôr em causa métodos, teorias e resultados construídos ao longo de 
décadas. As críticas de Freeman foram posteriormente desmontadas pelo antropólogo Orans 
(1996). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

47 

dados, quer ainda na formulação dos resultados. Embora as suas pesquisas não 

tenham sido realizadas só em Samoa, mas também em Bali e entre os Arapesh e 

os Mundugumor, bem como entre povos indígenas da América do Norte – o que 

lhe permitiu o exercício comparativo entre a diversidade contida nos seus 

próprios dados sobre a infância – faltou-lhe a possibilidade de estender esse 

exercício comparativo às pesquisas de outros antropólogos sobre a mesma 

temática. Estas, infelizmente, não existiam porporcionalmente às de Mead, nem 

em quantidade, nem em qualidade. 

No que refere especificamente ao surgimento de uma área da 

Antropologia dedicada à infância, o que julgo ser pertinente reter da polémica 

levantada em torno da obra desta antropóloga é, sobretudo, que o seu trabalho 

sobre as crianças, ainda que sistemático e prolongado, apresenta fragilidades que 

em muito se devem ao facto de ter se desenvolvido demasiado isolado, ou 

sozinho, dentro desta disciplina. Por outro lado, a re-edição de algumas das mais 

significativas obras de Mead, por ocasião do centenário do seu nascimento, e o 

facto de serem estas mencionadas em alguns dos estudos mais recentes27, revela 

que a sua contribuição se mantém importante e única no género, e que ainda é 

uma referência para se pensar a infância28, nem que seja através da sua 

contestação. 

                                                 
27 (Caputo 1995, Hirschfeld 2002, James, Jenks & Prout 1997, James & Prout 1990a e 1995, 
Jenks 1982 e 1996, Toren 1993, Wullf 1995, entre outros). De notar, porém, que a maioria dos 
estudos recentes sobre a infância se reporta a sociedades urbanas modernas e que os de Mead 
focalizam, essencialmente, sociedades não-ocidentais, o que talvez dificulte o exercício 
comparativo.  
28 Há alguns autores de menor visibilidade internacional que, segundo Hardman (1973), perante 
a escassez de referências que reportam a esta época vale a pena mencionar. É o caso de 
Newbury (1938), que pesquisou na Nigéria, e que corrobora a opinião de Mead de que ao 
estudar as crianças, seus jogos e brincadeiras, se obtem informações importantes para a 
compreensão do que acontece com o indivíduo nas etapas etárias seguintes. O trabalho de 
Goodman (1959), que investigou no Japão, revela uma pesquisadora excepcionalmente 
interessada no universo da infância e inspirada pela vertente culturalista de Mead, ao defender 
que as crianças são informantes tão qualificados como os adultos, que avaliam de um modo 
muito directo e sem filtros de interpretação a sua cultura e o que vêem acontecer ao seu redor, e 
que a sua ingenuidade pode revelar aspectos da vida societária que os adultos não evidenciam. 
Em 1970, Goodman publicou outro trabalho, onde tenta abordar vários temas societários 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

48 

Depois da época áurea da abordagem da infância nos estudos 

culturalistas americanos (até aos anos trinta/quarenta), e dos resultados da sua 

contribuição e parceria com a Psicologia, uma outra maneira de reflectir sobre os 

primeiros anos de vida do indivíduo surge em conexão com um novo interesse na 

pesquisa em Etnologia. Em sobreposição com a fase posterior dos estudos de 

Mead, a infância começa a ser objecto de interesse indirecto por parte de um 

grupo de antropólogos que, nos meados do século XX, ainda no âmbito das 

pequenas sociedades não-ocidentais, se concentram nos estudos sobre a 

organização familiar e do grupo doméstico, locus do processo de reprodução 

social.  

Se para Mead e seus discípulos a infância fornece pistas culturais 

que permitem entender melhor a adolescência e os processos psicológicos de 

formação da personalidade, para esses outros pesquisadores a infância passa a ser 

encarada, essencialmente, como uma etapa do ciclo de vida do indivíduo, que é 

importante porque assegura a continuidade física e social do grupo, através da 

sucessão de gerações. Esses estudos, entre os quais destacamos as contribuições 

de Meyer Fortes e Jack Goody, continuam a evidenciar um enorme esforço no 

sentido de romper com as teorias do determinismo biológico, ao mesmo tempo 

em que, ao fazê-lo, insistem na indicação de uma nova, e própria, esfera de 

investigação da Antropologia, cuja área teórica querem demarcar. 

“A social system, by definition, has a life. It is a social 
system, that particular social system, only so long as its 
elements and components are maintained and adequately 
replaced; and the replacement process is the crucial one 
because the human organism has a limited life span. (…) 
These processes have biological determinants. (…) From 
the anthropological point of view, the important thing is 
that the physical growth and development of the individual 
is embodied in the social system through his education in 
the culture of his society, and the succession of the 
generations through their incorporation in the social 

                                                                                                                                               
segundo o ponto de vista das crianças mas que, ainda de acordo com Hardman (ibid), tropeça 
em procedimentos formais que se relacionam com a cultura em questão, limitando-se, assim, o 
alcance da proposta. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

49 

structure. The facts of physical continuity and replacement 
are thus converted into the process of social 
reproduction” 29 (Fortes [1958] 1971:1). 

O autor não nega, portanto, a existência de um processo 

biológico/físico que mereça ser atentamente observado no decorrer do ciclo de 

vida do indivíduo e do grupo doméstico, mas este, como tal, é considerado 

competência da Fisiologia, da Genética e da Demografia. O que compete à 

investigação antropológica são os aspectos sociais e culturais que se evidenciam 

ao longo desse processo. O desafio consiste em demonstrar em que medida estes 

aspectos actuam e se responsabilizam pelas mudanças que ocorrem desde o 

nascimento até à morte, quer para cada indivíduo, quer para o grupo ao qual 

pertence. Para a Antropologia, o que indica o crescimento do indivíduo e as 

mudanças que ocorrem ao longo das várias etapas do seu ciclo de vida, são os 

diferentes tipos de relação que este vive dentro do seu grupo doméstico, e não as 

várias fases de maturação biólogica que atravessa. Estas últimas são consideradas 

apenas como importantes sinais que indicam a prontidão física do indivíduo para 

passar à fase seguinte. Mesmo sabendo-se que a reprodução social do grupo é 

tributária da reprodução física dos indivíduos, é a primeira que esta disciplina 

clama como sendo seu foco de atenção e reflexão científicas, ao lado dos 

costumes e instituições que revelam a maneira como as pessoas se organizam, 

estabelecem trocas e se identificam, mantendo, refutando ou transformando um 

vasto conjunto de comportamentos e de saberes de geração em geração30. 

                                                 
29 “Um sistema social, por definição, tem vida. É um sistema social, um sistema social 
específico, apenas enquanto os seus elementos e componentes são adequadamente mantidos e 
substituídos; e o processo de substituição é o que é crucial uma vez que o organismo humano 
tem uma duração de vida limitada. (…) Estes processos contêm determinantes biológicos. (…) 
Do ponto de vista da antropologia, o que é importante é que o crescimento e desenvolvimento 
físico do indivíduo está incorporado no sistema social através da educação que recebe dentro 
da cultura da sua sociedade, e a sucessão de gerações através da sua incorporação na 
estrutura social. Os factos de continuidade e substituição física são, assim, convertidos no 
processo de reprodução social” (minha tradução). 
30 A título de exemplo, menciono que a recuperação demográfica que nas últimas 2 ou 3 décadas 
conseguiram realizar alguns grupos indígenas no Brasil, entre os quais estão os próprios 
Xavante, permitiu-lhes retomar práticas e rituais que se encontravam em desuso apenas porque 
faltavam indivíduos que preenchessem os papéis sociais requeridos.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

50 

As investigações que dão suporte a esta postura defendem, 

portanto, que o indivíduo não se desenvolve ou cresce só fisica ou 

biologicamente, mas que o processo de crescimento está directamente vinculado 

ao sistema social do grupo ao qual pertence, e que é concretizado através de um 

processo educativo próprio da sua cultura e do alargamento progressivo das 

relações sociais que estabelece desde o seu nascimento até à sua morte. É no 

âmbito destes estudos, concentrados na vivência quotidiana da vida em família, 

seja esta mais ou menos extensa, que as crianças passam a ser mencionadas mais 

frequentemente e num leque mais vasto de assuntos, tais como a concepção e o 

nascimento, a socialização e os esquemas de aprendizagem, as actividades 

domésticas, o parentesco, a nominação e a preparação para os rituais de iniciação 

à vida adulta. Segundo estes autores, de entre as diversas fases do ciclo de vida, 

os períodos da infância e da adolescência apresentam-se como privilegiados para 

ilustrar esta abordagem antropológica sobre as etapas de crescimento e 

desenvolvimento do indivíduo, porque são aqueles em que se presenciam as 

mudanças mais visíveis e marcantes, quer do ponto de vista fisico, quer do social. 

Contudo, ao apreciar o conjunto de trabalhos organizados por 

Goody, verifico que após procederem a descrições etnográficas mais ou menos 

detalhadas destas fases do ciclo de vida, as atenções dos vários autores se voltam 

inteiramente para a vida adulta das comunidades e dos grupos domésticos 

estudados (Goody [1958]1971). O interesse pelo nascimento de uma criança, 

quando enfatizado, fica circunscrito ao facto de inaugurar uma nova fase no 

desenvolvimento do grupo doméstico, uma vez que o expande e assegura a sua 

continuidade. Traços dessa tendência são dados por Stenning, por exemplo, ao 

reportar-se às suas investigações na sociedade africana Fulani. Este antropólogo 

afirma que o nascimento de uma criança é “only one stage, although a crucial 

one, in the formation of a domestic unit based upon the family” 31 (Stenning 

[1958]1971:93). Mas nem mesmo a admissão de se tratar este de um facto 
                                                 
31 “só uma etapa, apesar de crucial, na formação da unidade doméstica baseada na família”. 
(minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

51 

crucial, faz com que a criança seja trazida para o cerne da análise, de modo a que 

se investigue, por exemplo, e entre tantas outras questões, como ela entende essas 

relações que dão forma e conteúdo ao grupo doméstico do qual faz parte, como é 

que nestas interage e se reconhece. 

Se é verdade que as referências à infância ponteiam os textos e 

fornecem detalhes considerados de certa relevância para a compreensão do 

contexto ao qual estes investigadores se dedicam, é também verdade que o que 

continua a ser objecto de estudo e alvo de reflexão teórica é, essencialmente, o 

adulto que a criança, um dia, virá a ser. Como consequência é possível constatar 

que nem mesmo depois das pesquisas em torno da organização da família e do 

grupo doméstico se terem revelado privilegiadas em proporcionar informações 

sobre a infância, e indicar a existência de imensas potencialidades ainda por 

explorar, se consegue avançar concreta e significativamente na construção de 

uma base de reflexão teórica concentrada nessa faixa etária. As crianças 

continuam a ocupar um lugar secundário e passivo nas análises empreendidas. A 

sua participação continua a ser meramente ilustrativa dos assuntos que estão no 

âmago da discussão sobre outros temas, mantendo-se, inalterável e 

inquestionável, a tendência que até então existia. 

Note-se, no entanto, que houve alguns sinais indicadores da 

possibilidade de revisão desta tendência. Um bom exemplo está num dos 

trabalhos de Evans-Pritchard, sobre os Nuer. Muito embora não seja neste 

demonstrado um interesse pelas crianças em particular, nas entrelinhas, estas são 

rapidamente referenciadas como potenciais reveladores de algo que conviria 

investigar. A propósito da estreita relação entre os Nuer e seu gado, e das regras 

de uso dos mesmos nomes para designar os animais e as pessoas, inclusive os 

meninos que serão iniciados, escreve o autor:  

“There is nothing that should surprise us in Nuer speaking 
metaphorically of boys by the same word (ruath) as they 
use for young bulls and for the male young of other 
animals, and, by contrast, of man by the same word (tut) 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

52 

as they use for adult bulls and adult males of other animal 
species. It is natural - it would be remarkable were it not 
so - that Nuer use cattle metaphors in speech and gesture. 
Nevertheless, the evidence, some of which I have 
presented, suggests that there is more in it than that” 32. 
Evans-Pritchard (1956:257). 

Obviamente, não me parece que o objetivo de Evans-Pritchard 

fosse avançar com a análise que ele mesmo menciona como profícua. De 

qualquer modo, o seu comentário alude a mais uma perspectiva de investigação 

ainda não trabalhada. 

No que refere à recolha e ao tratamento de dados sobre a infância, 

ao compararmos a contribuição dos estudos pioneiros da culturalista Margaret 

Mead com os estudos em torno do ciclo de vida do indivíduo e da organização do 

grupo doméstico, podemos de imediato perceber que os segundos sofrem uma 

influência muito menor por parte das teorias psicológicas. A contribuição desta 

perspectiva introduzida por Fortes e Goody na construção de um referencial 

teórico para a infância é significativa pois, apesar de nos apresentar referências 

dispersas e pouco contínuas, proporciona acesso a uma diversidade de 

informações etnográficas sobre as criança nas pequenas sociedades não-

ocidentalizadas, recolhidas por diversos antropólogos. Reunem-se, assim, 

condições mais adequadas para proceder ao exercício comparativo. Ademais, 

mesmo que não tenha sido sua intenção, ao evidenciarem que o ciclo de vida e o 

grupo doméstico podem ser dos mais rentáveis loci de investigação sobre a 

infância, e sendo estes temas tópicos cruciais na investigação etnológica, deram 

legitimidade e indicaram, de forma bem concreta, um caminho possível para a 

busca de conhecimento sobre as crianças, no âmbito desta disciplina. 

                                                 
32 “Não há nada que nos possa surpreender no facto dos Nuer se referirem metaforicamente aos 
meninos com a mesma palavra (ruath) que usam para designar os bezerros ou outros machos 
novos, e, por contraste, aos homens com a mesma palavra (tut) que usam para os bois ou 
machos adultos de outras especies animais. É natural que os Nuer – seria surpreendente se não 
o fizessem - usem o gado como metáfora gestual e verbal. No entanto, há evidências, muitas 
delas por mim observadas, que sugerem de que há neste facto algo mais do que isso” (tradução 
e grifo meus). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

53 

Fortes, Goody e Evans-Pritchard estão entre os antropólogos que 

influenciaram, em certa medida, a recolha de informações etnográficas sobre as 

sociedades indígenas brasileiras nas décadas de 50, 60 e 70, e, uma vez que a 

minha investigação se concentra numa destas sociedades, este é um motivo 

adicional pelo qual os incluo nesta apreciação bibliográfica. De referir que 

mesmo não tendo sido a infância, até agora, um tema objecto de atenção 

específica por parte dos etnólogos que pesquisam nos grupos indígenas no Brasil, 

é sob a égide dos estudos sobre a organização social destes grupos e das suas 

unidades domésticas que têm surgido os dados disponíveis sobre as crianças. A 

reflexão antropológica em torno dessas informações sobre a infância, contudo, 

tem sido rara. É interessante notar, porém, que as poucas tentativas realizadas, 

diferentemente do que aconteceu no período culturalista atrás referido, não se 

têm remetido aos domínios da Psicologia com o intuito de compensar a ausência 

de suporte teórico antropológico para tratamento do tema. No meu entender, isto 

significa que os estudos etnológicos sobre a infância nas sociedades indígenas 

brasileiras constituem um terreno quase virgem das influências mais comuns e 

marcantes que desde sempre dominaram a construção de conhecimento sobre a 

vida das crianças, contendo em si mesmo, consequentemente, um grande e 

inovador potencial de investigação33. 

O que pode ser uma vantagem, no entanto, encerra também 

algumas dificuldades. Isto porque, ao nível da Antropologia que se vai fazendo 

na América do Norte e na Europa no decorrer dos anos setenta e oitenta, o 

desencadeamento das mudanças de rumo na investigação sobre a infância não é 

especificamente marcado pela influência de pesquisas etnológicas voltadas para 

as pequenas sociedades, e sim, as que decorrem nos grandes espaços urbanos. 

Isto sugere, de imediato, alguma descontinuidade no enquadramento teórico do 

referencial que está em construção. Será este capaz de responder também a 
                                                 
33 Uma avaliação sobre a presença da infância na antropologia brasileira, com especial 
incidência sobre os estudos de etnologia indígena, será apresentada no capítulo seguinte desta 
tese. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

54 

questões que emergem dos estudos sobre a infância nas sociedades não-urbanas? 

Será que a contribuição destes estudos pode trazer-lhe novas nuances? Será 

conciliável, do ponto de vista da reflexão teórica, a etnografia sobre a infância 

recolhida em grandes cidades europeias com a que, por exemplo, este meu 

trabalho sobre a infância Xavante proporciona? Deixando as respostas por ora em 

suspenso, vejamos, em seguida, alguns dos traços mais marcantes deste processo 

de mudança que, gradual e irreversivelmente, vai ganhando força, consistência e 

expressão a partir da década de 70. 

 
 
 
 

O começo da mudança 

“It may be asked: how can you study something that isn´t  
yet, except in terms of its development?” 34 (Hardman  
1973:87). 

Tudo leva seu tempo. O embrião das mudanças, porém, já estava 

em gestação. Com ideias que se começam a desenvolver nessa década e que 

ganham maior impacto, abrangência e divulgação na década seguinte, alguns 

trabalhos científicos denunciam, em definitivo, o desconforto com ausência de 

referência aos temas ‘infância’ ou ‘vida social da criança’ nas Ciências Sociais e 

indicam uma mais fundamentada contestação aos pressupostos de até então. 

Como veremos no decorrer deste subitem, a Antropologia não só 

começa a tentar encontrar caminhos dentro do seu próprio corpo teórico e 

metodológico, como estabelece um outro tipo de relação interdisciplinar com 

outras áreas das Ciências Humanas para pensar conjuntamente sobre a infância: a 

História ajuda a prestar esclarecimentos que passam por outras lentes de 

compreensão dos factos; os clássicos conceitos de socialização infantil passam 

                                                 
34 “Pode-se perguntar: como se pode estudar alguma coisa que ainda não existe, excepto em 
termos do seu desenvolvimento?” (minha tradução; o grifo é da autora do texto). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

55 

por sérias revisões teóricas no âmbito da Sociologia; e a Assistência Social ajuda 

a descobrir verdades escondidas sobre a situação e condições de vida das 

crianças no mundo. 

Uma obra que marcou bastante o início das mudanças de rumo nos 

estudos sobre a infância, tornando-se referência obrigatória para quem trabalha 

com este tema, é a do historiador francês Philip Ariès (1962). Ao investigar a 

História Social da Criança e da Família, e em particular, um vasto conjunto de 

representações visuais sobre a infância ao longo de séculos, Ariès demonstra 

como a infância é uma construção histórica, que emerge num dado momento 

histórico e num dado grupo social. Afirma categoricamente que, durante a Idade 

Média, as crianças, como crianças, não são representadas nas iconografias, o que 

o leva a supor que, nessa época, talvez as crianças não fossem reconhecidas 

como tal na relação com os adultos, ou seja, que não existisse um conceito 

objectivo para infância. Segundo este historiador, nas raríssimas pinturas em que 

é sugerida a presença de crianças, estas mais parecem homúnculos, pequenos 

seres desfigurados, como adultos comprimidos num tamanho reduzido. 

Dificilmente se pode atribuir esta ausência na pintura medieval a 

uma questão de falta de habilidade artística, e a explicação que Ariès oferece 

como sendo a mais provável é a de que, nessa época, simplesmente, não 

houvesse espaço para a infância no âmbito das relações sociais. A criança, 

enquanto bem pequena e frágil, por não se saber se sobreviveria às doenças, não 

era considerada concretamente como um elemento na família. Por outro lado, 

assim que fosse ultrapassada essa fase etária de maior vulnerabilidade, a criança 

seria directamente introduzida no mundo dos adultos, das suas alianças e das suas 

relações e, como tal – uma espécie de adulto em miniatura – era representada nas 

iconografias. 

Ariès e outros historiadores (DeMause 1976, Robertson 1976, entre 

outros) demonstram como o conceito de infância eclodiu apenas na modernidade 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

56 

europeia, ao avançar no tempo e na história, em muito devido à influência das 

ideias iluministas de Rousseau. 

 "For the first time in history, he [Rousseau] made a large 
group of people believe that childhood was worth the 
attention of intelligent adults, encouraging an interest in 
the process of growing up rather than just the product”35 
(Robertson 1976:407).  

A tese de Ariés desencadeou uma enorme euforia em torno do 

tema, recebendo várias avaliações críticas e alternativas nas décadas que se 

seguem, por parte de outros historiadores. A escassez de documentação histórica 

a propósito da infância, porém, não permite refutá-la inteiramente, senão, dar-lhe 

retoques, oferecendo mais perspectivas e exemplos para se pensar a questão, em 

face do que esta se mantém válida até ao presente (Beales 1975, Hanawalt 1977, 

Hunt 1972, Kroll 1977, Lastlett and Wall 1972, Pollock 1983, Stannard 1974, 

Wilson 1980, entre outros). A agitação deste debate trouxe contribuições 

importantes à História da Família e à História da Educação, estendendo-se ainda 

a outros domínios científicos. A perspectiva histórica sobre a infância, alargada a 

outras sociedades que não as europeias, é um tema que julgo profícuo na 

construção do conhecimento sobre o tema, abordado, ou não, a partir da 

Antropologia. Deixo aqui a sugestão. 

Nesta apreciação sobre o percurso e a formação da Antropologia da 

Infância, na qual busco sinais que ajudem a uma reflexão etnológica específica 

focalizada nas pequenas sociedades não-ocidentalizadas, penso que o que o 

trabalho de Ariès traz de mais significativo é a ideia de que a infância nem 

sempre existiu, ou nem sempre existiu tal como a concebemos hoje. A proposta 

de se estudar a infância numa perspectiva diacrónica não só tem, implícita, uma 

clara contestação ao determinismo biológico, como também traz elementos 

                                                 
35 “Pela primeira vez na história, ele [Rousseau] fez com que um grande grupo de pessoas 
acreditassem que a infância era merecedora de atenção por parte de adultos inteligentes, 
encorajando mais o interesse pelo processo de crescimento das crianças do que pelo  produto” 
(minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

57 

cruciais para avançar mais alguns passos seguros na reflexão sobre a existência 

de várias infâncias, por oposição à generalização da ideia de uma infância única e 

idêntica para todos os povos e em todas as épocas históricas. Esta tese acabou por 

vir  a constituir uma das bases paradigmáticas dos recentes estudos sociais sobre 

a infância, e é particularmente importante tê-la presente quando se investiga a 

infância em sociedades diferentes e/ou distantes, quer no tempo, quer no espaço, 

daquela a partir da qual emergiu o conhecimento dominante. Quer isto dizer, por 

exemplo, que a infância entre os Xavante não pode ser compreendida somente à 

luz das categorias que identificam a infância entre nós. Este assunto será 

discutido mais detidamente, porém, nos capítulos que se seguem. 

Um pouco antes do artigo que Mead publicou em 1975, páginas 

atrás referenciado, onde as explicações de Ariès lhe servem de referência para 

questionar a ausência de interesse pela infância na Antropologia, um outro texto 

aludindo à mesma problemática é publicado por Charlotte Hardman, no Journal 

of the Anthropological Society of Oxford (Hardman 1973). Vimos anteriormente 

que esta observação de Mead é relevante, tendo em conta, sobretudo, a incidência 

de estudos que realizou sobre a infância, no decorrer da sua longa carreira. Sem 

ter tido o mesmo impacto que o trabalho de Ariès, a importância do pequeno 

artigo de Hardman, antropóloga então menos experiente que Mead, consiste no 

facto de ser a primeira tentativa, dentro da Antropologia, de sistematização das 

tendências e contribuições sobre a infância existentes até então, e de identificação 

dos equívocos e impasses que haviam impedido os avanços desta área de estudos. 

Além disto, fornece uma indicação concreta, ainda que incipiente, de 

possibilidade de reversão desse quadro no âmbito desta disciplina. 

De acordo com os levantamentos bibliográficos que consegui 

realizar sobre as ideias embrionárias de criação de uma área de estudos   

especificamente antropológicos concernentes às crianças, neste trabalho de título 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

58 

absolutamente sugestivo, Can there be an Anthropology of Children?36, Hardman 

oferece-nos a mais explícita e fundamentada referência pioneira àquilo que 

durante décadas a fio permaneceu silencioso e praticamente imutável. A autora 

não só afirma como demonstra, ainda que no espaço reduzido de um artigo, que 

nenhuma das correntes teóricas na história da Antropologia revelou, ou indicou, 

o que poderia vir a ser este particular campo de estudos. De um modo que antes 

ainda não havia sido nem tão clara nem incisivamente formulado, são apontadas 

pistas de reflexão que se remetem à abordagem evolucionista e à psicanálise, e à 

sua influência nos estudos sobre cultura e personalidade, cognição e 

desenvolvimento linguístico, campos estes onde até então se concentrava, e de 

onde emanava, todo o conhecimento sobre a infância. 

A questão que Hardman suscita mais objectivamente é em que 

medida a Antropologia poderia ser diferente das outras abordagens, o que a 

caracterizaria tanto na pesquisa de dados, como na sua avaliação, e que nova 

compreensão poderia proporcionar? Tudo dependeria de uma mudança básica de 

atitude, que consistiria em passar a aceitar a existência de uma dimensão 

exclusiva relativa à criança, apontando, enfaticamente, a necessidade de se 

ultrapassar a visão comum e generalista de que a criança nada mais é do que 

receptáculo dos ensinamentos que lhe são passados pelos adultos, e cuja 

expressão e comportamento reflectem apenas os condicionamentos determinados 

pelo seu crescimento biológico, pelo ambiente que a circunda, pelas pessoas 

responsáveis pela sua educação. Se se mantiver esta atitude por parte de todos 

aqueles envolvidos com as crianças e empenhados no conhecimento sobre a 

infância, pouco mais ou nada se continuará a saber sobre estas, sobre a 

compreensão que têm da realidade, sobre os vários modos de como a elaboram e 

transformam. A criança que Hardman vê é um ser autónomo e criativo, e não um 

ser apenas assimilador do que os outros querem que ele seja. É a hegemonia da 

perspectiva do adulto sobre a criança que esta antropóloga quer abalar. 

                                                 
36 “Poderá existir uma Antropologia da Criança?” (minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

59 

As críticas contidas neste texto, bem como as sugestões que 

apresenta, constituem mais uma importante contribuição à reflexão que viria a 

subsidiar a construção de um novo paradigma antropológico para o estudo da 

infância. A proposta de Hardman, que lamentavelmente não foi levada adiante 

pela própria, está na base de uma das actuais vertentes da recentemente criada 

Antropologia da Infância. Nesta, o mundo social da infância é considerado como 

um mundo à parte, que escapa à compreensão dos adultos, sendo esta uma das 

razões pela qual, até então, não teria sido devidamente valorizado37.  

Can there be an anthropology of children?, que considero ser uma 

referência imprescindível, também tem sido citado pelos investigadores que a 

partir da última década do século XX vieram a concentrar-se nos estudos sociais 

sobre as crianças, e constitui um dos vários esforços isolados cuja relevância só 

mais tarde viria a ser percebida. No caso particular dos meus estudos sobre a 

infância, inicialmente marcados por uma enorme falta de interlocutores teóricos, 

o texto de Hardman foi extremamente significativo. Quando o consegui localizar 

e obter, somente em 1990, trouxe um enorme estímulo ao prosseguimento do 

meu trabalho, pois permitiu, finalmente, que eu sentisse as minhas preocupações 

em sintonia com as de alguém que publicava numa importante revista da 

especialidade. Considerei, então, que tinha luz verde para avançar. Confiei que já 

deveria haver mais material disponível e que em breve a este teria acesso, graças 

ao constante alargamento dos meios de pesquisa bibliográfica informatizada. 

Preconizava-se, portanto, uma completa alteração do cenário existente. E, com 

efeito, assim foi. 

Para além das contribuições dos antropólogos e historiadores até 

aqui referenciados, também se percebe alguma movimentação na Sociologia, 

alargando-se e intensificando-se a controvérsia em relação ao conjunto de ideias 

sobre a infância até então dominantes e mais genericamente enraizadas nas 

                                                 
37 Ver mais sobre as várias vertentes actuais dos estudos sociais sobre a infância, no seguimento 
deste capítulo.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

60 

ciências sociais. Nesta disciplina, as informações sobre a infância e o tratamento 

dos assuntos com esta relacionados foram primeiramente sistematizados pelo 

sociólogo francês Émile Durkheim, na forma de estudos sobre socialização 

infantil. Estes estudos tinham como pano de fundo a necessidade da integração 

social do indivíduo38. O objectivo maior da formação educativa das crianças era a 

sua preparação para a vida adulta futura, sendo de menor importância os aspectos 

sociais específicos que se manifestassem no decorrer da infância. A sua clássica 

fórmula de ‘educação’, que até muito recentemente influenciou tanto os sistemas 

e os métodos de ensino, quanto o exercício de reflexão sobre o tema no âmbito 

da sociologia, assim o expressa: 

“A educação é a acção exercida, pelas gerações futuras, 
sobre as gerações que não se encontrem ainda preparadas 
para a vida social; tem por objecto suscitar e desenvolver, 
na criança, certo número de estados físicos, intelectuais e 
morais, reclamados pela sociedade política, no seu 
conjunto, e pelo meio em especial a que a criança, 
particularmente, se destine” (Durkheim [1922]1975:41). 

 
Na discussão crítica em curso na década de 70/80, porém, os 

conceitos sobre educação herdados de Durkheim começam a ser apontados como 

sendo um outro nome ou versão para o mesmo esquema de desenvolvimento 

etapista que a Psicologia havia construído, tendo este sido como que transposto 

para as Ciências Sociais, na forma de estudos sobre socialização infantil (Tonkin 

1982). Repetiam-se os conceitos, portanto, mas sob outra denominação e outras 

vestes, ao considerar-se a socialização como o processo através do qual as 

crianças aprendiam a participar, gradualmente, na sociedade. A maior diferença 

que a Sociologia introduz neste contexto seria a de que nos esquemas de 

socialização infantil o que interessa observar é o desenvolvimento social da 

criança, em vez do biológico. Tonkin demonstra, ainda, como esta importação do 
                                                 
38 De acordo com Giddens, Durkheim acreditava que o sistema educacional formal desempenha 
um papel vital na inculcação das atitudes e capacidades morais que se requerem na sociedade à 
qual o indivíduo se integrará. Nas suas palestras sobre pedagogia, ele nao restringia o termo 
“educação” ao sentido de instrução formal, usando-o numa acepção mais próxima à que veio a 
ter a palavra “socialização” (Giddens 1978:52). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

61 

modelo psicológico para a sociologia veio gerar confusão no entendimento do 

que é o indivíduo, enquanto membro da espécie, e o que é a pessoa, enquanto 

membro da sociedade. Ou seja, dão-se passos em direcção à inclusão da 

dimensão social, a problemática ganha outros contornos e questionamento, mas 

permanece ainda a dificuldade em entender a permeabilidade que existe entre 

estágios de maturidade biológica que, de facto, modificam e ampliam 

possibilidades, e o verdadeiro lugar que a criança ocupa na sociedade enquanto 

aprendiz que foi, é e será, e o seu papel social nesta.  

Depois de Durkheim, a ideia de socialização foi levada mais 

adiante pelo sociólogo americano Talcott Parsons. Este, tendo em conta a tensão 

que o indivíduo pode gerar ou causar no grupo, considera que a socialização não 

só é um processo educativo integrador do indivíduo à sociedade, como também, 

um processo através do qual se eliminam todos os possíveis desvios a essa 

integração. Todo aquele que se comporta ou age de maneira  diferente do que é 

previsto pelo sistema social, é considerado caso patológico e, portanto, 

impeditivo ao funcionamento normal desse sistema (Parsons 1951:205-207). 

Daqui resultariam os bem socializados, por oposição aos que não obtivessem 

sucesso no processo educativo, ou seja, aos marginais. Como a criança tem um 

comportamento diferente e desviante em relação ao dos adultos já integrados, é, 

por conseguinte, enquadrada no segundo grupo, ou seja, no dos que precisam de 

ser educados e socializados. 

Como se décadas de investigação e produção científica nas ciências 

humanas não tivessem transcorrido, ou como se os fundamentos básicos das 

ideias sobre a infância tivessem sido congelados, a meio dos anos sessenta ainda 

é possível ler, a título de exemplo: 

“Children are not to be viewed as individuals fully 
equipped to participate in a complex adult world, but as 
beings who have the potentials for being slowly brought 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

62 

into contact with human beings” 39 (Ritchie, O.W. & 
Kolgar, M.R. 1964:24). 

A crítica que vai ganhando forma e volume nos anos setenta refere-

se, exactamente, a ideias como estas e aos pressupostos que deram origem a  

conceitos desumanizantes sobre a infância – porque lhe tiram humanidade –, bem 

como a formas de socialização que agridem violentamente a dimensão individual 

do ser, dimensão esta que se manifesta desde o primeiro momento em que pulsa 

vida. Tanto a educação como a socialização das crianças são processos 

importantes, mas é no mínimo equivocado apreendê-los conforme o acima 

preconizado. É urgente começar a entendê-los de outro modo. 

No seio da própria Sociologia, estas ideias profundamente 

enraizadas nas teorias de Durkheim e Parsons, bem como a lenta construção do 

seu questionamento, são criteriosamente avaliadas e sistematizadas pelo 

sociólogo Chris Jenks (1982), tornando-se perceptível a irreversibilidade do 

processo de mudança. Contudo, ao reuni-las com as outras perspectivas críticas 

que se foram delineando na História, na Antropologia e até mesmo dentro da 

Psicologia, este autor mostra, claramente, como todas as possibilidades 

exploratórias do tema ainda são, ainda, difusas e ambíguas, distantes de um 

consenso sem o qual a infância continuaria a permanecer sem um corpo teórico e 

reflexivo próprio e adequado. 

“(…) the child is familiar to us and yet strange, he 
inhabits our world and yet seems to answer to another, he 
is essentially of ourselves and yet appears to display a 
different order of being” 40 (Chris Jenks 1982:9). 

Segundo Jenks, o paradoxo contido na relação entre adultos e 

crianças tem sido resolvido, pelos primeiros, transformando as crianças em 

                                                 
39 “As crianças não devem ser consideradas como individuos completamente equipados para 
participar num mundo adulto complexo, mas sim como seres que têm as potencialidades para 
serem lentamente postos em contacto com os seres humanos” (minha tradução). 
40 “(…) a criança é-nos familiar e, ao mesmo tempo, é-nos estranha, habita no nosso mundo 
mas parece responder a outro, é essencialmente como nós mas parece representar um tipo 
diferente de ser” (minha tradução).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

63 

adultos como eles próprios. Um passo crucial para a reversão deste quadro, 

sugere, seria a superação do uso constante das metáforas de crescimento, através 

das quais os adultos, tanto os leigos como os cientistas sociais, têm tentado 

explicar a sua relação com o ‘outro’ que a criança é. Este problema já havia sido 

apontado por outros pesquisadores, entre os quais J. Ritchie (Weisner & 

Gallimore 1977), que insiste em enfatizar o quanto nos é difícil prestar atenção 

ao mundo das crianças, uma vez tornados adultos. Isto acontece enquanto 

indivíduos em relação à própria infância e, também, enquanto pesquisadores em 

relação às nossas informações de campo, reflectindo-se naquilo que estudamos e 

em como estudamos41. 

Para este sociólogo, o que poderá permitir o toque de diferença será 

a constituição da infância como categoria ontológica, válida por si mesma e não 

como categoria residual, transitória, avaliada e pensada sob a luz, e à medida, de 

outras42. Os modelos sociológicos até então construídos dedicaram-se, 

exclusivamente, ao mundo social adulto. O mundo das crianças não fez parte 

dessa construção e, consequentemente, estes não podem servir de modelo teórico 

para pensar a infância (Jenks 1982). A ausência destes modelos, ou a sua 

inadequação, foi, certamente, o que levou o sociólogo Norman Denzin, por 

exemplo, a abrir o seu livro Socialization of Childhood com a polémica 

afirmação de que a sociologia da infância não só não existia, como jamais teria 

existido, ao mesmo tempo em que advoga respeito por este campo de estudos 

(Denzin 1977). Em suma, as teorias existentes não servem, ou são equivocadas, e 

é preciso construir uma teoria nova que dê conta das questões que emergem 

especificamente das várias infâncias existentes no mundo. 

Os efeitos ou consequências de décadas de educação ou 

socialização segundo os modelos dominantes acima brevemente introduzidos, 

                                                 
41 Sobre esta atitude adultocêntrica e o condicionamento limitador que impõe à compreensão da 
infância, ver Nunes (1999), cap. 1 e 2. 
42 Uma proposta semelhante foi sugerida e elaborada em Nunes (1999).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

64 

encontram-se por toda a parte ainda nos dias que correm. É impossível negá-los 

ou invalidá-los de um momento para o outro, de tal modo estão instalados no 

pensamento colectivo. O que é preciso, sim, é indicar e construir outros 

caminhos, e insistir neles com persistência. A proposta de Jenks (1982 e 1996), 

que continua a ser um cientista social activo na construção de um referencial 

teórico sobre a infância, passa obrigatoriamente pela identificação e 

entendimento da força e da resistência destes conceitos tão profundamente 

enraizados, pois só assim se conseguirá perceber por onde avançar para a 

mudança. Ponto crucial, defende, é a revisão da relação entre o adulto e a criança, 

através de um olhar que esteja o mais possível isento dos preconceitos que 

remeteram a infância para a margem do mundo social, no qual só participa 

plenamente quando atingir a idade adulta43. 

No final dos anos setenta, a infância torna-se ainda alvo de outras 

atenções, desta vez de carácter menos académico e mais humanitário, atingindo 

assim um outro sector da sociedade. Em 1979, por ocasião da comemoração do 

Ano Internacional da Criança e por intermédio das Nações Unidas, desenvolve-se 

uma série de estudos sobre a situação mundial da infância. Ajudada pelo 

crescente acesso popular aos média, particularmente à televisão, a divulgação 

destes estudos provoca um grande impacto na opinião pública, uma vez que a 

força ao confronto com as dramáticas condições de vida de milhares de crianças 

em todo o mundo e porque, desta vez, não são só aquelas das sociedades ditas 

exóticas, ou do chamado terceiro mundo dito ‘sub-desenvolvido’, que são 

notícia. A par daquilo que talvez pudesse parecer mais previsível de acontecer 

nos países africanos, asiáticos ou sul-americanos, como resultado dos 

desequilíbrios económicos Norte-Sul, foram revelados os bolsões de pobreza das 

grandes cidades e de algumas áreas rurais europeias, onde jamais se pensava que 

tal ocorresse com tanta gravidade. As imagens chocantes invadem as casas sem 

cerimónia ao marcarem uma presença constante nos noticiários. A um só tempo, 

                                                 
43 Também em Nunes 1999. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

65 

incomodam uns e inquietam outros, tornando mais clara e irrefutável a urgência e 

a necessidade de acções sociais e políticas mais concretas e eficazes. 

Como consequência, a década de oitenta é intensamente marcada 

pela criação ou consolidação pública de organizações não-governamentais 

voltadas para a protecção à infância. Organizações internacionais como o Fundo 

da Nações Unidas para a Infância/UNICEF, Terre des Hommes, Save the 

Children, World Vision, entre outras, e organizações nacionais/locais em cada 

país (como o Instituto de Apoio à Criança/IAC, em Portugal), foram, e ainda são 

em muitos casos, as maiores responsáveis pela reunião de um enorme e 

significativo conjunto de informações sobre a infância. Contudo, a participação 

efectiva de cientistas sociais no desenvolvimento de projectos ou no traçar de 

novas políticas sociais, ainda que já alguns houvesse nessa trincheira, é discreta e 

ganha menos visibilidade nos média do que a agitação provocada pelos 

movimentos militantes. Nota-se que por parte dos académicos havia, de facto, 

dificuldade em praticar uma ciência social aplicada, que estivesse a serviço dos 

povos estudados. Havia, também, uma dificuldade de comunicação entre estes 

dois universos, o de ajuda ou acção social e humanitária, e o científico. 

As dificuldades de entendimento entre os membros das 

organizações e os cientistas sociais é um assunto muito delicado, que ainda hoje 

não está totalmente solucionado, e no qual eu julgo que se deveriam concentrar 

esforços de ambos os lados, já que as duas partes são necessárias à efectivação de 

um real apoio à infância em risco. A persistência deste desencontro apenas tem 

contribuído para o desperdício de recursos humanos, materiais e científicos, e as 

precárias e visivelmente dramáticas condições de vida de tantas crianças em todo 

o mundo, neste começo de século, só vêm comprovar que são estas as que mais 

perdem com isso. Mesmo assim, nas universidades, a partir das questões teóricas 

levantadas no decorrer da década de setenta e dos crescentes debates na de 80, e 

do que é testemunhado e revelado pelas organizações não-governamentais, 

também se sentem os ecos de um crescente olhar sobre a alarmante situação da 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

66 

infância e alguns trabalhos científicos na área das ciências sociais começaram a 

ensejar um toque de mudança de maior profundidade e abrangência. 

Deste modo, foi só no início dos anos oitenta que tiveram lugar as 

primeiras reuniões científicas interdisciplinares e científicas, com o objectivo 

específico de discutir a infância. Em 1982, na London School of Economics, 

realiza-se um seminário que reune antropólogos, psicólogos, historiadores e 

sociólogos, com o objectivo de chamar a atenção para um tema esquecido, a 

saber, como as crianças adquirem a cultura dentro da qual são socializadas. Anos 

depois, este seminário acabaria por dar origem a uma coletânea de textos onde, 

em anexo, Christina Toren apresenta uma bibliografia seleccionada dos então 

recentes estudos sobre etnografia da infância (Jahoda & Lewis 1988). Em 1986 

acontecem as Ethnography of Childhood Workshops. Três anos depois e 

estendendo-se até 1994, a pesquisa europeia Childhood as a Social Phenomenon, 

desenvolvida simultâneamente em 19 países e sob coordenação geral de Jens 

Qvortrup, inaugura, em definitivo, um espaço de investigação científica sobre a 

infância, legitimando-o como de vital importância para as crianças e para a 

reflexão actual que sobre a infância se faz no seio das ciências sociais e da 

educação. 

Durante este período, e até fim dos anos noventa, estabeleceram-se 

alguns importantes centros de investigação, tais como o Centre for the Social 

Study of Childhood (Universidade de Hull, Inglaterra), o Centre for Child-

Focused Anthropological Research (Universidade Brunel, Inglaterra), o 

Norwegian Centre for Child Research, que também edita a revista Childhood: a 

global journal on child research (Universidade de Ciências e Tecnologia, 

Noruega), o Centro de Documentação e Informação sobre a Criança 

(Universidade do Minho, Portugal), o Center for Research on Childhood and 

Adolescence (Universidade de Bielefeld, Alemanha), o Centro de Estudos sobre a 

Infância (Universidade Sta. Úrsula, Brasil), entre vários outros. Por extensão, e 

ainda que esta área continue a ocupar um espaço marginal e reduzido quando 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

67 

comparada com outras, abriram-se novas disciplinas nos currículos de alguns 

cursos universitários, criaram-se seminários e grupos de trabalho para exposição 

e debate de ideias, e surgiram linhas de financiamento para projectos temáticos 

colectivos, para investigações individuais ao nível de pós-graduação e para a 

edição de revistas especializadas sobre o tema.  

Recentemente, foi criada uma comissão – Comission on 

Anthropology of Children, Youth and Childhood – sediada na Universidade de 

Sambalpur, Índia, no âmbito do International Union of Anthropological and 

Ethnological Sciences/IUAES. Entre outras actividades, esta comissão propôs-se 

organizar quinze sessões de trabalho concentradas nas questões da infância e 

adolescência, no XV International Congress of Anthropological and 

Ethnological Sciences/ICAES, em meados de 2003. Mas uma imagem que 

reflecte nitidamente que o tema ainda atrai poucos cientistas, é que das quinze 

sessões propostas, apenas oito apareceram como definitivas no programa do 

Congresso. Destas, duas inserem-se no campo da Antropologia Médica (genética 

e distúrbios somáticos), e as restantes seis distribuem-se pelos seguintes temas de 

discussão: direitos das crianças; abuso sexual, violência e tráfico, e de como a 

investigação pode ajudar a proteger as crianças; condutas sociais e políticas da 

infância e juventude; o uso do espaço pelas crianças; infância e juventude na 

Ásia; reflexões sobre modelos de investigação sobre e com as crianças.  

Apesar de todas as dificuldades aqui mencionadas, creio que há 

sinais que permitem dizer que se assiste a uma crescente proliferação de 

interesses científicos/antropológicos em torno da infância. Isto está a acontecer, 

no entanto, sobretudo nos países industrializados e em avançado processo de 

globalização, na medida em que também se evidenciam e crescem, nestes países, 

os paradoxos e as ambiguidades no relacionamento entre o universo infantil e a 

sociedade adulta (Qvortrup 1995a e 1995b). De qualquer modo, isto indica que 

estão preparadas as bases para a consolidação da mudança anunciada duas 

décadas atrás. Não obstante todo este esforço, porém, parece ainda estar relutante 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

68 

no seio da Antropologia, em geral, um reconhecimento real e concreto, do ponto 

de vista epistemológico, da importância da contribuição que os estudos sobre a 

infância trazem ao conhecimento sobre as sociedades. No seguimento deste 

capítulo, apresentarei as principais tendências dos estudos recentes, suas 

dificuldades e propostas de investigação. 

 

 

Novos paradigmas para o estudo da infância 

 
“Are children a group of people who may legitimately 
claim to be ‘heard’? In what ways do children already 
have a voice in determining their own lives or in bringing 
their particular problems to the foreground?” 44 (Qvortrup 
1990:78). 

As iniciativas e esforços realizados nas décadas de setenta e oitenta, 

atrás comentadas, bem como a produção acadêmica que foi sendo publicada, 

junto a uma crescente (ainda que modesta) mobilização de cientistas sociais 

interessados nos temas da infância, exigiam que se fizesse o ponto da situação. A 

necessidade de realização de mais estudos é evidente, mas é preciso, porém, 

deixar de rodar sobre si mesmo, tentar sair da discussão meramente crítica, e 

torná-la também propositiva, inovadora, audaciosa. Mais do que aumentar a 

quantidade de dados, procedimento este igualmente importante, o próximo passo 

a dar seria melhorar a sua qualidade, de modo a melhor poder traçar e orientar as 

etapas seguintes. Surge, de maneira cada vez mais inequívoca, a urgência em se 

passar do processo de revisão teórica que até então se havia feito, ao de 

constituição de uma nova epistemologia sobre a infância. Sem mais este salto 

                                                 
44 "São as crianças um grupo de pessoas que podem, legitimamente, pedir para serem ouvidas? 
Em que medida é que as crianças já  possuem voz na determinação das suas próprias vidas ou 
em trazer para primeiro plano os seus próprios problemas?"  (minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

69 

qualitativo, não adiantaria multiplicar e diversificar as pesquisas sociológicas e 

antropológicas centradas nas crianças. 

Num esforço de reavaliação de todo este processo, os britânicos 

Allison James, antropóloga, e Alan Prout, sociólogo, reunem e estudam o 

material resultante das reflexões feitas nas décadas anteriores, e concluem que 

este consiste, essencialmente, de críticas e reflexões sobre o que não mais deveria 

continuar a ser feito. Estavam suficientemente identificados e localizados os 

conceitos que até recentemente haviam dominado o pensamento sobre a infância, 

e tinha-se demonstrado o quanto estes eram problemáticos para a construção do 

conhecimento sobre a criança. Isto posto, era preciso dar firmes passos adiante. 

Então, a partir do material que desencadeou e alimentou a revisão 

crítica acima mencionada, estes dois investigadores constroem uma proposta 

metodológica e teórica de investigação, e identificam a emergência de um novo 

paradigma para o estudo social da infância. Fazem-no, contudo, bem conscientes 

de dois aspectos: por um lado, que esse paradigma existe mais como potencial, 

ou possibilidade, do que como conjunto de postulados teóricos solidamente 

desenvolvidos e, por outro, que os seus fundamentos são de importância vital e 

prioritária para o desenvolvimento de uma nova fase na investigação sobre a 

infância (James & Prout 1990a). E delimitam da seguinte forma os seis princípios 

base desse paradigma45: 

1 - A infância  deve ser entendida como construção social, 
fornecendo, assim, um quadro interpretativo para os 
primeiros anos da vida humana. Por oposição à 
imaturidade biológica, ela não é nem uma característica 
natural, nem universal dos grupos humanos mas, sim, um 
componente específico estrutural e cultural das várias 
sociedades. 

2 - A infância deve ser considerada como variável de 
análise social, tal como o gênero, a classe ou etnicidade, 
pois estudos comparativos revelam mais uma variedade de 
“infâncias” do que um fenómeno único e universal. 

                                                 
45 James & Prout (1990a:8-9) (minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

70 

3 - As relações sociais e a cultura das crianças são 
merecedoras de estudo em si mesmas, independentemente 
da perspectiva e dos interesses dos adultos. 

4 - As crianças devem ser vistas como activas na 
construção e determinação da sua própria vida social, na 
dos que as rodeiam, e na da sociedade na qual vivem. Elas 
não são apenas sujeitos passivos de estruturas e processos 
sociais. 

5 - A etnografia é um método particularmente útil ao 
estudo da infância. Permite à criança uma participação e 
voz mais diretas na produção de dados sociológicos do que 
normalmente é possível através das pesquisas 
experimentais. 

6 - A infância é um fenómeno em relação ao qual uma 
dupla hermenêutica das ciências sociais se faz presente, ou 
seja, a proclamação do novo paradigma da sociologia da 
infância também deve incluir, e responder, ao processo de 
reconstrução da infância na sociedade. 

 A sistematização destes pontos trouxe elementos decisivos à 

orientação das novas investigações antropológicas e sociológicas sobre a 

infância, e teve um impacto internacional. Neste período inicial e experimental 

em que o paradigma tem sido uma referência continua a persistir, no entanto, 

uma das problemáticas que desde sempre foi central na elaboração das críticas 

aos pressupostos e paradigmas anteriores: como tratar a relação entre o processo 

biológico e o social? 

 Na verdade, esta discussão parece estar muito longe de chegar ao 

fim. Em novembro de 1998, num seminário a que assisti na London School of 

Economics, a antropóloga britânica Christina Toren afirmou não concordar com a 

tese de que a teoria piagetiana sobre o desenvolvimento infantil não seria mais do 

que uma sistematização de estágios, ou algo de tendência puramente 

universalista. Toren tem-se destacado igualmente no conjunto de esforços para 

trazer a criança para a Antropologia (1988a, 1988b, 1990 e 1993), propiciando 

um excelente contraponto à reflexão sobre esta problemática, uma vez que 

evidencia uma forte herança da psicologia cognitiva, área onde também recebeu 

formação e inicialmente actuou, e de onde retira um aguçado sentido para 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

71 

perceber as crianças e registar os processos mentais presentes na sua captação e 

entendimento do mundo. Por conseguinte, a sua participação activa na 

construção de uma nova epistemologia sobre a infância afigura-se 

importantíssima na medida em que conjuga um saber e uma prática que emergem 

da disciplina que mais estudou a infância, a Psicologia, a um outro saber que a 

perspectiva antropológica oferece, quer através da reflexão crítica empreendida 

sobre as concepções dominantes, quer por intermédio dos seus métodos de 

pesquisa de campo e do uso de diferentes categorias de análise. 

Segundo esta antropóloga, as teorias sobre socialização infantil nem 

devem ser completamente postas de lado, nem ignoradas. É preciso, sim, 

reavaliar certos aspectos e fazer alguns ajustes, perceber o que essas teorias 

puderam oferecer até agora, identificar as suas potencialidades e os seus limites. 

Toren argumenta que um dos maiores problemas reside no carácter a-histórico 

com que a socialização tem sido pensada, pois o processo de cognição humana é 

histórico e que é impossível deste excluir as crianças (Toren 1993). Ao se pensar 

no processo de socialização dentro de uma perspectiva histórica, na qual está 

implícita a ideia de mudança ou transformação social, desfaz-se a possibilidade 

de se treinar a criança para a vida adulta pois quando esta for adulta o mundo 

será diferente daquele em que seus pais, ou professores, adultos foram. 

Christina Toren criou e conduz na Brunel University, em Londres, 

um importante centro de investigação sobre a infância, numa abordagem 

denominada Child-focused Anthropology. O modelo proposto não é o de 

multiplicar etnografias específicas sobre a infância mas sim de que os estudos 

sobre infância de uma dada sociedade deverão ser parte integrante de estudos 

sobre essa sociedade. 

“From an anthropological point of view, this model of 
mind demands a focus on children as at once subjects and 
objects of history, and on the process in and through 
which they constitute their knowledge of the world. (…) it 
suggests that not only are studies of children´s cognitive 
processes essential if we are to understand what adults are 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

72 

doing and saying, but also that to neglect to study children 
is to prejudice analyses of the key features of adult life. By 
the same token, to study children in the absence of a 
concurrent study of relations between people in the 
collectivity at large, can result only in an inadequate 
analysis”46 (Toren 1993:462). 

Esta acepção sugere, portanto, serem incompletos os estudos 

antropológicos sobre uma sociedade, quer dizer, o entendimento dos vários tipos 

de relação que os adultos estabelecem entre si, que não incluam o que a criança 

sabe sobre essas relações e como esse saber é processado e adquirido. Hipótese 

semelhante foi verificada nas investigações que tenho empreendido entre os 

Xavante, desde o início da década de noventa. Para lhe dar suporte, e tendo em 

conta a falta de interlocutores com que por bastante tempo me confrontei, 

analisei várias monografias e artigos sobre sociedades indígenas brasileiras, 

especialmente atenta ao que estas informavam sobre a infância, problematizando 

aspectos que até então haviam sido ignorados ou tratados de modo superficial, à 

luz das observações que eu mesma estava a conduzir em campo. As evidências 

confirmaram aquilo que eu presupunha, ou seja, que uma investigação 

concentrada nas crianças abriria novas perspectivas de entendimento da 

sociedade na qual esta interage. Na dissertação terminada em 1997 foi possível 

concluir, efectivamente, que 

“(…) estudar uma sociedade sem estudar a criança dessa 
sociedade resulta num estudo incompleto. A criança vive e 
se expressa dentro de limites que lhe são próprios, que 
tem zonas de intersecção com os limites e amplitudes do 
adulto com o qual convive” (Nunes 1999:111).  

                                                 
46 “De um ponto de vista antropológico, este modelo de pensamento exige uma focalização nas 
crianças como sendo, ao mesmo tempo, sujeitos e objectos da história, processo através do qual 
e no qual elas constituem o seu conhecimento do mundo. (…) este sugere que os estudos sobre 
cognição infantil não só são essenciais se quisermos entender o que os adultos fazem e dizem, 
mas, também, que negligenciar esses estudos  significa prejudicar as análises sobre aspectos 
chave da vida adulta. Do mesmo modo, estudar as crianças sem incluir um estudo sobre as 
relações entre as pessoas que formam a colectividade mais abrangente, só pode resultar numa 
análise inadequada” (minha tradução). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

73 

Esta questão conduz-nos de volta a mais um dos argumentos de 

Toren, que atribui esta ausência de interesse sobre a infância ao facto dos 

antropólogos terem sempre aceite, e considerado, a socialização como um 

processo previsível e meramente reprodutor do mundo adulto. O conceito de 

socialização tem-se manifestado, portanto, como um ponto teórico crucial em 

torno do qual se renovaram alguns interesses antropológicos, inclusive no que 

refere a sociedades não-ocidentais ou de tradição oral. Vários exemplos, entre os 

quais estão textos de Frederik Barth, Peter Gow, Laura Graham, Joanna Overing, 

Richard Price, Enid Schildkrout e Christina Toren são apresentados por Clarice 

Cohn, numa análise recente que também inclui as contribuições de cientistas 

brasileiros como Florestan Fernandes e Egon Schaden, do meu trabalho acima 

citado e do seu próprio, realizado entre os índios Kayapó-Xikrin (Cohn 2002). 

Para além de reforçar a ideia de haver na infância um processo de produção 

cultural a par do de reprodução cultural, o que retira aos adultos a exclusividade 

do papel de agentes socializadores, é evocada a necessidade de apreender o 

universo infantil no que lhe é específico, ao mesmo tempo que 

“(…) os processos de educação e aprendizado próprios 
das sociedades analisadas podem ser melhor apreendidos, 
ao se abdicar da busca de realizações de um 
desenvolvimento cognitivo universal em favor de uma 
análise de como essas sociedades concebem e reflectem 
esse processo” (Cohn 2002:234). 

De acordo com Lopes da Silva & Nunes (2002), a leitura que a 

experiência de pesquisa entre os povos indígenas no Brasil permite fazer desta 

discussão, já que é absolutamente recente a atenção dada à infância neste 

contexto, é que a revisão do conceito de socialização propõe a passagem da sua 

concepção como ‘enculturação’, ou seja, como mecanismo integrador da criança 

à sociedade, através da formação de indivíduos bem ajustados, social e 

emocionalmente, aos padrões de comportamento e papéis sociais de uma ordem 

estabelecida, entendida como perene e coesa, a uma concepção dinâmica e 

historicizada de cultura em que as crianças passem a ser consideradas como seres 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

74 

plenos, como agentes sociais activos e capazes de criar um universo sócio-

cultural com especificidade própria, produtor de uma reflexão crítica sobre o 

mundo dos adultos.  

Entende-se, portanto, que o estudo das categorias de idade 

socialmente definidas, das etapas do ciclo de vida e do processo de aprendizagem 

e formação da pessoa, presentes nos paradigmas anteriores, continua a ser útil 

como via de acesso à compreensão da categoria ‘criança’ e do seu lugar e sentido 

em contextos sócio-culturais específicos. Mas as informações que produzem 

devem ser trabalhadas diversamente, já que as concepções mais recentes 

expressam a recusa, por parte dos pesquisadores com elas afinados, da idéia de 

que as crianças são receptores passivos da acção dos adultos nos processos de 

socialização. As crianças têm algo de original a dizer, socializam-se ao longo de 

uma relação dialógica com o mundo à sua volta, de tal modo que, 

justificadamente, a sua vivência, as suas representações e os seus modos próprios 

de ação e de expressão devem constituir objectos específicos de pesquisa social 

(Lopes da Silva & Nunes 2002). 

Isto continua não sendo fácil, contudo, porque depende de um re-

exame das nossas próprias avaliações, como adultos, sobre os factos culturais da 

infância. Ian Butler (Butler & Shaw 1996) diz que, não obstante as mudanças 

introduzidas pelas novas abordagens, o que se sabe sobre a criança continua a ser 

o que os adultos sabem sobre ela e não o que a criança tem a dizer de si mesma. 

Acrescenta, ainda, que não estamos preparados para a “maturidade e 

sofisticação” com que as crianças entendem o mundo e o seu lugar nele. Aliás, 

este é um argumento semelhante ao que o sociólogo brasileiro José Martins usa, 

ao afirmar serem as crianças as maiores portadoras de crítica social (Martins 

1993), e ao da socióloga, também brasileira, Irene Rizzini, que aposta na 

participação e protagonismo das crianças na elaboração e execução de programas 

de acção social a estas destinadas (Rizzini 2002). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

75 

A autoridade e a superioridade que os adultos demonstram para 

com as crianças, segundo Agostinho da Silva ([1939] 2000:202), são as mesmas 

que os impedem de perceber e aceitar o espírito livre e criador destas, e, 

consequentemente, a sua capacidade de entender o mundo. Considera-as nada 

mais do que uma armadura atrás da qual o adulto esconde as suas fragilidades e 

vulnerabilidades. Esta ideia, à qual se juntam as de Martins e Rizzini que acabo 

de referir, está em consonância com aquilo que Iturra, em Portugal, tem vindo a 

propor nos seus vários textos sobre a infância e, também, com a crítica feita pelo 

professor Xavante da aldeia onde fiz trabalho de campo, quando diz que os 

adultos são “incapazes” de valorizar o que as crianças sentem, evocando a sua 

falta de “humildade” para tal47.  

“Pode-se dizer, nesta minha tentativa de entender a 
epistemologia dos pequenos, que este ser não tem medo e 
avança em procura do seu próprio prazer, objectivo, 
finalidade; e, também, aprovação dos outros; essa 
aprovação que dá carinho e prazer aos pequenos 
indivíduos que, gostem ou não, saibam ou não, vivem um 
tipo de autonomia. Autonomia que não deriva do 
imaginário, mas sim da fantasia com a qual avaliam o 
real. E essa fantasia, da qual resulta o real que eu 
reclamo [que] existe na mente infantil, é a que aprisiona, 
ata e faz hesitar o adulto, que responde com insegurança 
e age a partir da sua inquestionável posição de 
autoridade.” (Iturra 1996:19). 

Esta dificuldade, em primeira mão sentida pelos adultos que são os 

responsáveis mais directos, ou mais próximos, pelos cuidados para com as 

crianças desde que estas nascem – em geral, pais e mães ou pessoas que os 

substituam –, estende-se à escola e prolonga-se nos seus vários níveis, através 

dos representantes do sistema de ensino: os educadores e professores. Estes, 

porém, do ponto de vista institucional, não têm muita escolha, pois se espera que 

também exerçam o mesmo tipo de autoridade que emana dos adultos: por 

vontade expressa dos pais e por directiva dada pelas instâncias superiores que os 
                                                 
47 Ver no Capítulo 3, Parte II, pág.304, trecho da entrevista com Lucas Ruri´õ, professor da 
aldeia Xavante Idzö´uhu, onde concentrei o trabalho de recolha etnográfica presente nesta tese. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

76 

formam, que organizam os currículos e que definem as políticas educativas. E o 

cientista social – também ele adulto – vai sentir exactamente a mesma 

dificuldade, ainda que por outras vias e em outros contextos, e, provavelmente 

sentindo desconforto, acaba por se evadir para outros tópicos de investigação, 

ignorando este. Segundo Iturra (1997), estão aqui reunidas três culturas – a 

infantil, a adulta e a erudita – a cada uma das quais é necessário reconhecer 

especificidades próprias, porém, em constante interacção, caso se queira entender 

a heterogeneidade e variabilidade da cultura de qualquer sociedade. Este 

argumento tem como uma das suas bases a ideia de que cada sociedade é, em si 

mesma, multicultural: em simultâneo vivem várias gerações de indivíduos, cada 

indivíduo vai passando por várias gerações ao longo do seu ciclo de vida, há 

géneros diferentes, há experiências e saberes diferentes, etc. 

Implícita está, penso eu, a ideia de que na interacção das três 

culturas acima referidas existem influências mútuas que levam a transformações 

históricas e sociais. Este processo é, porém, bloqueado se não se considerar a 

influência que a cultura da infância exerce sobre as demais culturas que 

interagem numa sociedade, não se reconhecendo, portanto, a sua capacidade para 

modificá-las, a sua participação activa no processo histórico e de transformação 

cultural. As sociedades urbanas evidenciam um distanciamento cada vez maior 

entre a cultura das crianças e a dos adultos, facto também observado por Iturra, 

que insiste na necessidade de que a infância precisa de ser estudada de acordo 

com as características mutáveis e transitórias do contexto em que vive (Iturra 

2001). Neste sentido, os estudos realizados entre sociedades de tradição oral não-

ocidentalizadas, onde a distância entre adultos e crianças não é tão grande como a 

verificada entre nós, podem oferecer contrapontos interessantes a esta reflexão, 

enriquecendo-a. 

Para este antropólogo, que tem estudado crianças em vários 

contextos sociais, muito embora adultos e crianças interajam, não há indícios de 

entendimento por parte dos primeiros pelas ideias dos segundos, e vice-versa. A 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

77 

diferença, porém, reside no facto de que o adulto já construíu os seus conceitos 

de realidade e a criança está ainda a construí-los. E mesmo que em certa medida 

a criança adopte e absorva muito do que é a realidade dos adultos que a rodeiam, 

vai em paralelo recriando essa realidade e construindo um universo simbólico 

que só ela entende. Simbologia que todos nós, quando crianças, também vivemos 

de acordo com a realidade que, então, recriámos, e da qual nos distanciamos 

quanto mais adentramos na idade adulta. Sem o entendimento dessa realidade 

que qualquer criança vai recriando e construindo a partir da sua experiência no 

mundo, não será possível entender algo que é central na vida das crianças – o 

processo educativo –, definido por Iturra como sendo um processo de ensino e 

aprendizagem (2001). 

Este conceito, que tem percorrido a obra do autor (sobretudo 1990a, 

1990b, 1994), mostra-nos como em vez de constituirem faces de uma mesma 

moeda, ou seja, como movimentos que se completam, há uma disjunção entre a 

aprendizagem e o ensino na nossa sociedade. Se o processo de aprendizagem é 

inerente à descoberta, à invenção, à troca, à possibilidade de representação da 

realidade próxima que se elabora e se recria, o processo de ensino é definido 

como sendo o que, institucionalmente, regulamenta a vida das crianças no 

entendimento do que está para além da sua interacção de quotidiano. Introduzido 

na vida da criança através da escola, o ensino propicia-lhe um conhecimento de 

carácter homogeneizador, universal, geralmente separado do pragmatismo do 

conhecimento que é específico dos grupos locais e, na maior parte das vezes, 

mais provoca desencontros e frustrações do que abre horizontes para o 

entendimento do mundo. 

“O processo de ensino que forma o imaginário infantil, 
inclui a contradição entre a mente social de várias 
culturas, em interacção dentro do mesmo grupo, e o saber 
oficial que um Estado controla, saber que deve igualar 
toda a população de uma nação. É dentro desta dupla 
contradição – saberes culturais e saber oficial, 
emotividade solidária, parental e vicinal e cálculo, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

78 

individualidade e autonomia – que o imaginário da 
criança se organiza.” (Iturra 1997:129) 

Tendo por suposto que o conhecimento oficial que a escola propicia 

também seja importante de obter e dominar, importa cuidar para que o 

conhecimento cultural e específico que a criança construíu e traz consigo quando 

na escola entra, não se perca ou se dilua (Iturra 1990b). As investigações deste 

autor indicam-lhe, com efeito, que a maior dificuldade das crianças em ter 

sucesso na escola não reside na sua maior ou menor capacidade para aprender, 

mas sim, no que se ensina e em como se ensina. 

Esta questão é absolutamente pertinente na reflexão que se faz hoje 

em dia em torno da educação escolar indígena no Brasil, tema que discuto com 

mais detalhe na Parte II desta tese. Por ora bastará dizer que nas sociedades 

indígenas são de tradição oral os processos de transmissão, recepção e construção 

de conhecimento, quer sejam pertinentes ao quotidiano, quer à ritualidade formal. 

Estas sociedades estão, porém, a ter um crescente acesso à escola, portanto, ao 

saber oficial, o que torna este processo interessantíssimo de observar. Na língua 

A´uw?�-Xavante, por exemplo, a palavra waihu’u é usada simultaneamente para 

expressar ‘aprender’, ‘ensinar’ e ‘saber’48, o que parece indicar que a disjunção 

entre aprendizagem, ensino e conhecimento não existe ou, pelo menos não da 

maneira como a observamos entre nós, nem mesmo nas sociedades rurais 

portuguesas, onde a tradição oral ainda tem forte presença e significado. Uma das 

diferenças que pode ajudar a pensar na questão, é que o professor que vai para a 

escola das áreas rurais portuguesas, é um indivíduo que incorpora totalmente a 

sociedade não-oral de onde vem e que lhe deu formação. Ao contrário, nas 

escolas das áreas indígenas no Brasil, ainda que alfabetizados e formados nos 

meandros da tradição escrita, os professores são indígenas e mantêm-se 

profundamento imersos nas suas tradições orais, sendo estas que ainda os 

conduzem na descodificação do que, na acepção de Iturra, é o ensino oficial. 

                                                 
48 Esta questão é desenvolvida em vários momentos dos capítulos da Parte II desta tese.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

79 

A educação, como processo social, e a escola, como locus principal 

do processo educativo na nossa sociedade, são, portanto, figuras centrais e 

incontornáveis na proposta de Iturra para o estudo da infância, e é no âmbito de 

uma Antropologia da Educação que o autor os localiza. Esta seria a chave teórica 

e metodológica que permitiria ao adulto conhecer e entender os saberes da 

infância. Ao conhecimento activo e criador da criança, ao que ela sabe do mundo 

em que vive, dos que a rodeiam e de si mesma, que só poderá ser valorizado se 

fôr devidamente identificado, Iturra define como sendo a “epistemologia infantil” 

(2000, 1997, 2001 e 2002). No texto mais recente, face alguma controvérsia que 

a combinação destes termos pode suscitar e dando mais um passo adiante na 

exploração desta hipótese, o autor explica com mais detalhe que a epistemologia 

é o que permite a comunicação e a interacção entre os seres humanos, através de 

um conjunto de símbolos lógicos. Quererá isto dizer que se a criança tem uma 

lógica própria de pensamento que lhe permite interagir com o mundo dos adultos, 

com o das outras crianças e o seu próprio, tem também uma epistemologia que 

lhe é própria e que pode ser reconhecida pelos adultos, pelas outras crianças e por 

si mesma? Se sim, e na acepção de que existam várias infâncias, é a 

epistemologia da infância um conceito plural? 

O conceito, ou a sua aplicação neste contexto, é tão novo quanto 

muitos outros conceitos que têm recheado as actuais investigações antropológicas 

sobre a infância. O uso desta designação anima e estimula, sem dúvida, um 

debate interessante em torno da origem e da construção do conhecimento infantil.  

Pinto e Sarmento (1997) indagam-se, por exemplo, a propósito da natureza da 

produção das culturas da infância, assumindo a sua pluraridade, o quanto estas 

podem ser específicas e bem localizadas, ou ser abrangidas por universos 

simbólicos mais vastos e distantes, os quais as crianças absorvem e incorporam 

fácilmente. Enfim, parece reabrir-se, ainda, a discussão em torno da velha 

dicotomia particular/universal, aliás, fundante da ciência antropológica, no centro 

da qual, neste contexto, estão os modos diversos de como a infância, enquanto 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

80 

construção social, manifesta unicidade. Esta questão é colocada pelos dois 

autores acima referidos, nos seguintes termos: 

“A distinção conceptual terminológica entre infância, 
como categorial social que assinala os elementos de 
homogeneidade deste grupo minoritário, e as crianças, 
como referentes empíricos cujo conhecimento exige a 
atenção aos factores de diferenciação e de 
heterogeneidade, afigura-se não como uma redundância 
ou uma subtileza analítica, mas como uma necessidade 
incontornável na definição de um campo de estudos e de 
investigação.” (Pinto e Sarmento 1997:23-24) 

A proposta trazida por este trabalho de Pinto e Sarmento aos novos 

estudos sobre a infância incide numa questão que tem estado na base do que 

talvez tenha sido um dos principais motores da reviravolta que nas últimas duas 

décadas tem abalado as concepções mais resistentes, sobre as quais já aqui 

dissertei. Trata-se, em suma, de uma mudança de atitude que é ética e 

metodológica, a saber, partir das crianças para o estudo das realidades de 

infância. Aparentemente simples e óbvia, esta tem sido uma das maiores 

dificuldades a enfrentar pelos cientistas. Note-se, os adultos é que fazem ciência. 

Num trabalho anterior, fiz referência a esta mudança de atitude de investigação 

de adultos sobre crianças, defendendo que não basta aumentar a quantidade de 

dados mas sim a sua qualidade, que se trata de uma questão de consciência e 

sensibilidade para evidências menos óbvias. A exigência, portanto, é muito maior 

do que o preparo técnico e o acesso a teorias e conceitos adequados (Nunes 

1999). Com efeito, salvo algumas excepções, os cientistas continuam a falar 

pelas crianças, ainda que pensem que não o fazem, e ainda que não o queiram 

fazer. Esta questão de alteridade evocada por Pinto e Sarmento é, portanto, outra 

das questões básicas e cruciais que, enquanto não se resolver, manterá as 

pesquisas sobre a infância num impasse. Apesar do que se tem feito 

recentemente, as crianças ainda não saíram do lugar obscuro e marginal que têm 

ocupado nas ciências sociais. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

81 

A emergência dos estudos sociais sobre a infância, considerada esta 

como uma categoria social silenciosa, ou silenciada, já foi colocada em paralelo 

com o processo que levou ao surgimento dos estudos sobre a mulher, nos anos 

setenta, e que revolucionou as teorias sobre gênero na Antropologia (Caputo 

1995). A grande diferença é que as crianças, diferentemente das mulheres, talvez 

não possam elaborar a sua própria etnografia, ou pelo menos não da mesma 

maneira. Há que descobrir, porém, de que maneira as crianças o fazem. Temos, 

portanto, de deixar o campo aberto para toda e qualquer possibilidade, e ter a 

audácia e a humildade de deixar que as crianças falem, se manifestem, se 

expressem, por si mesmas, subvertendo a tradicional postura de superioridade 

adulta, científica ou não, que pensa e fala por elas. 

Apesar de se caminhar ainda sobre terreno frágil e de serem muitas 

as dúvidas e inseguranças, as pesquisas que se têm vindo a realizar desde finais 

dos anos oitenta, inspiradas pelas propostas contidas nos paradigmas e 

abordagens que acabo de expôr, ampliaram, significativamente, as possibilidades 

teóricas e o exercício reflexivo. Este panorama de contribuições, que não se 

esgota aqui, mas que julgo ser bastante representativo e significativo em relação 

aos estudos em curso, oferece perspectivas várias para se pensar e investigar a 

infância. São contribuições que não se excluem entre si, apesar de se poder vir a 

encontrar incompatibilidades na sua aplicação, são todas elas válidas, viáveis, 

possíveis e com um enorme potencial metodológico e analítico. O tempo, porém, 

ainda é curto para identificar e avaliar, em carácter mais definitivo, quais são as 

consequências, abrangências, impactos e limitações da implementação destas 

novas propostas científicas.  

Segundo James, Jenks & Prout (1997), nas mais recentes 

investigações antropológicas sobre a infância já é, então, possível identificar pelo 

menos a existência de quatro principais abordagens ou vertentes49: 

                                                 
49 James, Jenks & Prout (1997: 206-216) (tradução e resumo meus). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

82 

Numa delas, a infância é considerada como uma construção social. 

Esta abordagem desmonta os conceitos até agora tidos como supostos 

inquestionáveis, tais como a universalidade da infância, e, ao invés, defende a 

sua pluralidade e diversidade. Tem implícito um papel político, libertando a 

criança do determinismo biológico e inserindo uma epistemologia própria da 

infância nos domínios do social. 

Uma outra considera o mundo social da infância como um mundo à 

parte, cheio de significados próprios e não um mero mundo de fantasia e 

imitação, percursor do mundo adulto. Esta abordagem enfatiza a infância como 

socialmente estruturada mas não familiar para os adultos e, portanto, passível de 

ser revelada apenas através de pesquisa etnográfica. 

Noutra, ainda, as crianças constituem-se como grupo minoritário. 

Esta abordagem tem-se desenvolvido no âmbito de uma sociedade desigual e 

discriminatória, de relações de poder adulto sobre os rumos da infância. 

Considera a criança como um outro silenciado e pretende dar-lhe voz, apelando 

para que as pesquisas se façam ‘para’ as crianças e não apenas ‘sobre’ as 

crianças. 

Por fim, temos a abordagem que considera a infância como 

categoria socioestrutural. Aqui, volta a ter características universais, emergindo 

de constrangimentos específicos à estrutura social onde se insere, ou seja, a sua 

manifestação pode ser considerada um facto social que varia de sociedade para 

sociedade, mas que é uniforme dentro da mesma sociedade. 

O que este quadro sobre as principais abordagens e vertentes de 

investigação nos vêm mostrar é o quanto os actuais estudos sobre a infância estão 

localizados e engajados em dicotomias presentes na teoria social, fazendo parte 

de uma série de outros debates antropológicos em curso nos dias de hoje: agência 

- estrutura; universalidade - particularidade; globalidade - localidade; 

continuidade – mudança; eu - outro. Estão criadas, portanto, as condições 

teóricas para que a investigação sobre a infância acompanhe, mais de perto e no 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

83 

mesmo ritmo, a movimentação que outros temas assumem e imprimem no 

desenvolvimento desta disciplina. 

A defasagem é, contudo, ainda grande. Allison James, que afirma 

ter havido um real progresso na captação de interesses em torno do tema, o que 

se reflecte no crescente volume de investigações, considera-o significativo mas 

ainda modesto, e continua a chamar a atenção para a lentidão do processo50. 

Segundo esta antropóloga, há muito trabalho a fazer para considerarmos que se 

venceu a etapa inicial mais crítica. Diz, ainda, que este esquema das quatro 

abordagens não é um quadro fechado que englobe todos os possíveis aspectos a 

serem considerados, e que tanto se verificam incompatibilidades entre si como 

possibilidades de galgar as fronteiras que esboçam (James, Jenks & Prout 1997). 

Encerro esta apresentação bibliográfica com uma contribuição 

muito recente, de um investigador que se dedica ao tema desde a década de 

oitenta. Laurence Hirschfeld, em mais uma revisão sobre o interesse teórico da 

Antropologia pela infância, deixa transparecer um certo pessimismo, e enfatiza a 

persistência da desfasagem deste em relação a outros temas no seio da disciplina 

(Hirschfeld 2002), o que pode ser facilmente percebido, entre outros, através das 

publicações de maior circulação. Dando como exemplo a revista American 

Anthropologist, o autor diz que entre 1996 e 2001, período em que supostamente 

se expandiu a investigação antropológica sobre esta temática, foram publicados 

apenas três artigos sobre crianças. Recuando até 1904, ou seja, um século, o 

número de artigos onde ‘criança’ ou ‘infância’ figuram como palavras-chave, 

cresce para catorze. Números irrelevantes, do ponto de vista da influência teórica 

que podem trazer, mas relevantes na configuração da ausência de interesse 

científico dos antropólogos sobre o que se refere às crianças. Estes números, 

somados à avaliação bibliográfica da produção recente, levam o autor a concluir 

que 

                                                 
50 Comunicação pessoal. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

84 

“It´s worth repeating how curious is anthropology´s 
aversion to children. (…) children are theoretically 
crucial: anthropology is premised on a process that 
children do better than almost all others, namely, acquire 
cultural knowledge. Nonetheless, the call to bring an 
anthropology of children into the main stream has been 
repeatedly made (…), still, a sustained, coherent, and – 
most critically – theoretically influential program of child-
focused research has not emerged.”51 (Hirschfeld 
2002:624) 

Muito embora haja uma relação de causa-efeito concomitante entre 

número de publicações e volume de interesse, segundo o autor, esta indiferença 

da Antropologia não é resultado da falta de pesquisa orientada para a infância. O 

que ele acha surpreendente e, até mesmo, decepcionante, é o facto da pesquisa 

que se tem feito nas últimas duas décadas, que em si mesma tem crescido e se 

consolidado, quase não provocar efeito na reflexão antropológica em geral. Quer 

isto dizer que a Antropologia da Infância ainda não conseguiu galgar as suas 

próprias fronteiras e fazer parte do corpo teórico e reflexivo antropológico mais 

abrangente. Ou seja, os antropólogos que se interessam pela infância têm feito 

um bom trabalho, mas os que não se interessam pela infância continuam a não 

considerar esses avanços. Em suma, segundo Hirschfeld, a Antropologia já está 

suficientemente bem informada sobre o papel social das crianças, mas é a 

excepcionalidade52 com que as crianças o constroem, desempenham e recriam, 

que torna a sua participação na interacção social um ponto de tensão e bloqueio 

para muitos antropólogos. Tudo possível de observar ao analisar os livros mais 

populares e recomendados de teoria antropológica, em qualquer país: as crianças 

continuam a ser subrepresentadas e subteorizadas na literatura da especialidade. 

                                                 
51 “Vale a pena repetir o quanto é curiosa a aversão da Antropologia pelas crianças. (…) as 
crianças são, teoricamente, cruciais: a antropologia tem como pressuposto um processo que é 
realizado pelas crianças, melhor do que por quaisquer outros, a saber, a aquisição cultural de 
conhecimento. Apesar de terem sido feitos repetidos apelos para que as crianças sejam trazidas 
para as principais correntes antropológicas, (…) ainda não emergiu um influente programa 
teórico, sólido, coerente e crítico, de investigação focalizada nas crianças” (minha tradução). 
52 Grifo do autor (Hirschfeld 2002:615).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

85 

Tendo em conta outro dos pressupostos fundantes da antropologia 

contemporânea, o de que a cultura é aprendida, e tendo em conta que as crianças 

têm um enorme potencial para aprender, que tudo o que se passa à sua volta é 

captado e apreendido com uma facilidade maior do que aos adultos – veja-se, por 

exemplo, a facilidade que as crianças têm em aprender línguas ou em se adaptar a 

contextos culturais e sociais diversos – é, de certo modo, incompreensível que a 

Antropologia continue a mostrar-se tão indiferente a este processo. Hirschfeld, 

cuja crítica está em consonância com as de Mead, Ariés, Hardman, Toren, James 

& Prout, Jenks, Qvortrup, Iturra, Martins, Pinto e Sarmento, Cohn, Caputo, aqui 

apresentadas, entre outros, e a minha própria, afirma que este desinteresse reside 

no facto de se continuar a subestimar o papel das crianças na reprodução social, 

donde, cultural, bem como o impacto da cultura das crianças na formação da 

cultura dos adultos. Sugere, ainda, que um dos caminhos possíveis para romper 

esta resistência seja considerar que as crianças formam subculturas “semi-

autónomas” (Hirschfeld 2002:613), de igual importância ou relevância como 

todas as outras subculturas que interagem no seio de toda e qualquer sociedade.  

 

* * * 

Tendo aqui apresentado as principais críticas, tendências e 

propostas de investigação sobre a infância no âmbito da Antropologia, a nível 

internacional, julgo ser agora oportuno recordar que uma das causas que ajudou a 

classificar como inadequados os tradicionais e ortodoxos conceitos para se 

pensar sobre a infância, foi a tentativa de sua aplicação em contextos diversos 

daquele em que haviam sido construídos e formulados. Não podemos esquecer 

que o modelo dominante era o das sociedades europeias, sendo todas as outras 

analisadas a partir deste. A pequena e discreta diversidade do material 

etnográfico que se foi conseguindo reunir sobre as crianças em sociedades não-

ocidentais, foi o que desencadeou uma série de sinais que evidenciaram que 

alguma coisa não estava bem. Ainda que disperso e eivado de enormes falhas, foi 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

86 

este material ‘diferente’ que permitiu que se começasse a perceber, 

gradualmente, que o quadro de conceitos disponível também não se prestava ao 

exercício comparativo, ferramenta metodológica fundamental na investigação em 

Antropologia. 

Apesar das mudanças introduzidas nas últimas décadas, devemos 

ter em atenção que grande parte do material que tem alimentado a elaboração dos 

novos paradigmas e abordagens tem sido recolhido, salvo raras excepções, em 

países europeus e na América do Norte, especialmente, em áreas urbanas. Os 

mais proeminentes estudiosos do tema estão conscientes desta implicação nos 

resultados que se vão apresentando e da extrema necessidade de se realizarem 

mais pesquisas em outras realidades socioculturais, de modo a tornar o mais 

completa e abrangente possível a re-construção epistemológica sobre a infância, 

no âmbito da Antropologia. 

É neste sentido, e em todos os outros até aqui apontados, que julgo 

ser significativa a contribuição dos estudos antropológicos sobre a criança 

indígena no Brasil, uma vez que nestes é possível aliar a maturidade da pesquisa 

etnográfica que se realiza num país culturalmente tão diverso, ao vigor e solidez 

da reflexão antropológica que, consequentemente, neste se tem vindo a construir. 

No capítulo que se segue dedicar-me-ei, portanto, aos rumos da investigação 

antropológica sobre a infância neste país, com uma concentração específica nas 

sociedades indígenas, uma vez que têm sido estas o foco de atenção prioritário 

nos meus estudos. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

87 

                                
                       

                      2. Os caminhos da infância    
     na etnologia indígena brasileira53 

 

Diferentemente do que aconteceu com outros tópicos aos quais a 

antropologia brasileira se tem dedicado desde o seu surgimento e, desse modo, 

participado activamente na dinâmica das discussões teóricas internacionais, uma 

breve avaliação da produção nacional dedicada à infância evidencia uma inegável 

e prolongada lacuna de interesse sobre o tema. No Brasil, só nas duas últimas 

décadas do século XX os cientistas sociais voltaram a sua atenção para as 

crianças, sobretudo para o enorme contingente de crianças pobres, devido à 

extrema e dramática situação de exclusão social em que estas se encontram. 

Essas atenções, porém, têm surgido mais por parte de historiadores e sociólogos 

do que dos antropólogos. Donde, apesar de haver uma certa sobreposição de 

tópicos e de perspectivas, e de se saber desejável a existência de um diálogo 

interdisciplinar, a participação actual da Antropologia nesse campo temático 

ainda é muito discreta. 

Embora possamos de imediato dizer que esta ausência de interesse 

não indica nada mais do que a mesma tendência verificada nos centros de 

pesquisa europeus e norte-americanos, creio que a rodeiam algumas 

peculiaridades que vale a pena explorar um pouco mais demoradamente, de 

modo a podermos entender o estado actual da investigação antropológica sobre a 

infância no Brasil, e a traçar algumas possibilidades comparativas. Se é verdade 

que os estudos sociais dedicados às crianças inexistiram praticamente até à 

década de setenta, sendo finalmente forçados a sair da sua estagnação quando se 

comemorou o Ano Internacional da Criança, em 1979, é verdade também que 

desde então tem havido um razoável crescimento de interesse social e científico 

                                                 
53 Para localização e informações básicas sobre os povos indígenas referenciados nesta tese, 
sempre que se tornar oportuno e necessário, ver Mapas, Quadro e Legislação, em Anexo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

88 

nos assuntos concernentes à infância. Nesta alteração de cenário verifica-se, 

contudo, que tem sido dada grande prioridade a alguns temas – aos ‘meninos de 

rua’, por exemplo –, enquanto que outros permanecem praticamente intocados, 

como é o caso da sociabilidade das crianças indígenas. Expôr o estado da arte 

torna-se, assim, um procedimento essencial para que se saiba o que se fez e o que 

falta fazer, quais as dificuldades e quais as conquistas, para que os estudos em 

curso e os que se fizerem a partir de agora no Brasil possam estar mais 

conscientes da possibilidade de um rumo próprio e de uma contribuição 

específica, quer com o intuito de agitar o debate nacional, quer tendo em mente 

uma contribuição particular no plano internacional. 

 
 

Estudos sociais sobre a infância no Brasil: 
apreciação geral 

Em primeiro lugar, consideremos que os cientistas sociais 

brasileiros que em um ou outro momento escreveram algo sobre a infância 

brasileira, incluindo-se aqui a infância nas sociedades indígenas, apenas 

produziram uma escassa e dispersa bibliografia. Notemos também que, fora um 

ou outro exemplo etnográfico54, esta tímida produção científica não é 

mencionada no conjunto de referências usadas internacionalmente pelos autores 

mais directamente envolvidos na formação de uma área de estudos sociais 

dedicada especificamente à infância, que aparece formalmente no final dos anos 

oitenta, e sobre as quais dissertei no capítulo anterior. Nem pelos autores que 

construíram os conceitos clássicos que dominaram por tanto tempo, nem pelos 

que os criticaram, ou desencadearam a sua revisão. 

Por conseguinte, podemos afirmar que, até então, apesar de se ter 

avolumado a produção nacional essencialmente em torno de um tema específico 

                                                 
54 Em Weisner & Gallimore (1977) há um texto etnográfico sobre os índios Bororo, de autoria 
de Sylvia C. Novaes, etnóloga brasileira que estuda este grupo desde a década de setenta. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

89 

– o da infância pobre – não se verifica uma participação directa e marcante dos 

cientistas sociais brasileiros no desenrolar deste processo. Ainda é muito discreta 

a produção científica destes sobre a infância brasileira, e mais ainda é a sua 

participação na revisão epistemológica em curso. O cenário começa a apresentar 

alguns indícios de mudança só muito recentemente.  

Em segundo lugar, e em termos gerais, consideremos que nas 

universidades brasileiras, os clássicos da literatura sociológica e antropológica 

foram desde sempre regularmente estudados nos cursos de ciências sociais. A sua 

influência no tratamento de todos os temas, portanto, é notória na produção 

científica nacional, e até mesmo dominante pelo menos até meados do século 

XX, quando a especificidade das situações sociais pesquisadas no Brasil começa 

a obrigar os cientistas a irem à procura de explicações fora dos modelos 

importados da Europa e América do Norte55. Porém, a agitação científica que se 

verificou em torno de outros temas e que permitiu o despontar, no país, de uma 

Antropologia com características próprias, não se estendeu aos estudos sobre a 

infância com a mesma intensidade e profundidade. Por mais incrível que possa 

parecer, num país de pirâmide demográfica de base tão larga e com uma tão 

grande diversidade cultural, a respeito das crianças pouco se pesquisou, pouco se 

indagou, e, consequentemente, pouco se criou.  

                                                 
55 Roberto Cardoso de Oliveira, ao reflectir sobre a especificidade da Antropologia Brasileira, 
constacta que a disciplina foi-se definindo em função do seu objecto empírico (índios, negros, 
sociedade nacional), de forma que o modo de conhecimento ficou historicamente subordinado à 
natureza dos objectos reais. Da preponderância do objecto real sobre os objectos teóricamente 
construídos, surgiram duas tradições: a da etnologia indígena e a da antropologia da sociedade 
nacional (Cardoso de Oliveira 1986). Sobre o tema há vários ensaios do mesmo autor em 
Cardoso de Oliveira (1998). Ver também Corrêa (1987), Cunha (1986), Oliven (1990), Peirano 
(1991 e 1999). Para a definição de uma etnologia indígena brasileira, que vai acontecendo à 
medida em que os pesquisadores se dão conta de que os modelos analíticos clássicos não 
conseguem explicar os modos como as sociedades sul-americanas se organizam e estruturam,  
contribuiu notavelmente a discussão travada entre Lévi-Strauss (1960) e Maybury-Lewis (1960) 
sobre o dualismo nas sociedades das terras baixas sul-americanas, e as análises em torno da 
noção de pessoa realizadas por Joanna Kaplan no XLII Congresso Internacional dos 
Americanistas (Kaplan 1977), seguidas pelas de Seeger, da Matta e Viveiros de Castro (1979), e 
por aquelas desenvolvidas por Aracy Lopes da Silva, em tese de Doutoramento defendida em 
1980 (Lopes da Silva 1986).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

90 

Assim, até muito recentemente e salvo raríssimas excepções às 

quais me remeterei no desenvolvimento deste capítulo, por falta de um debate 

teórico interno especificamente dedicado às questões que emergem da infância 

brasileira, indígena ou não-indígena, tem preponderado a influência dos modelos 

clássicos europeus de socialização infantil, seguindo-se, sem muita contestação 

ou questionamento, a tendência dominante. Tentava-se entender as 

particularidades culturais e sociais não-europeias encaixando-as nestes modelos 

clássicos, e, assim, os poucos trabalhos disponíveis não tiveram, por si, força 

suficiente para reverter este quadro, gerando-se uma relação de influência teórica 

bastante desigual até aos dias de hoje. 

A falta de interesse que desestimulou a pesquisa e a produção 

científicas de modo expressivo, foi a mesma que inibiu os esforços de recolha, 

reunião e avaliação do material disperso, de modo a identificar tanto as lacunas 

como as problemáticas assinaladas, e a conseguir começar a reagir ao marasmo. 

Isto só acontece na década de setenta. A deteriorização gritante da qualidade de 

vida de milhões de crianças no Brasil, principalmente nas áreas urbanas, 

compele, pode-se dizer, os cientistas sociais a olhá-las mais atentamente. Os 

relatórios produzidos sobre a situação da infância ao se comemorar o Ano 

Internacional da Criança, denunciam condições tão miseráveis que se torna 

impossível continuar a ignorá-las. É a partir de então que, por omissão ou 

ineficiência política e institucional, a sociedade civil começa a se mobilizar em 

movimentos de solidariedade, e a comunidade científica também dá alguns 

passos no sentido de passar a acolher a infância na sua pauta de interesses.  

Podemos dizer, portanto, que os primeiros estudos sociais sobre a 

infância brasileira se enquadram numa das vertentes mencionadas no capítulo 

anterior: naquela em que é exactamente a precária qualidade de vida das crianças 

em todo o mundo que provoca o surgimento de movimentos sociais em sua 

defesa, e o envolvimento da comunidade académica que participa com o seu 

trabalho científico conjugado, em alguns casos, a acções militantes. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

91 

Num levantamento bibliográfico realizado por Rosilene Alvim e 

Lícia Valadares em 1988, o primeiro onde se procura avaliar a produção literária 

e académica que sobre a infância é publicada desde o fim do século XIX, é 

constatado que sempre foi a pobreza a dimensão que captava atenções (Alvim e 

Valadares 1988). Segundo as autoras, a infância pobre brasileira é uma 

problemática vinculada ao acelerado e desordenado crescimento urbano. A 

exploração do trabalho infantil, por um lado, e a proliferação de uma 

delinquência praticada por crianças, por outro, transformam a questão da infância 

pobre num problema de alçada jurídica e, em 1921, acarretam uma modificação 

no Código Civil. Pouco depois, cria-se o Primeiro Código de Menores (dec. 

179423-A), que equivale, na prática, ao reconhecimento da necessidade de um 

Direito e uma Justiça específicas para proteger e julgar os filhos das camadas 

populares. Foi quando o termo ‘menor de idade’, logo depois reduzido para 

apenas ‘menor’, passou a integrar o vocabulário nacional como sinónimo de 

criança pobre, usado como tal até aos dias de hoje. Nas décadas que se seguem a 

esta modificação do Código Civil montam-se vários esquemas institucionais, na 

tentativa de formular políticas sociais que controlem a situação. Estas questões 

são discutidas, contudo, apenas por juristas e legisladores, pelos dirigentes dos 

órgãos públicos e pela igreja, sendo neste âmbito que também se torna assunto 

para os jornalistas e escritores. Os cientistas sociais, portanto, ainda não 

participam nesta discussão. 

O piorar da situação, contudo, parece indicar uma falha nesses 

esquemas institucionais e a questão do ‘menor’ começa a ser considerada como 

um grave problema social, com ramificações que tocam em todos os aspectos 

societários. Estamos no início dos anos setenta e esboça-se, então, a necessidade 

de realização de uma pesquisa de cunho sociológico cujo objectivo seria 

conhecer o tal ‘menor’ que estava a causar tantos problemas à sociedade e que 

tanta ajuda parecia demandar. Esta pesquisa é encomendada pelo Tribunal de 

Justiça de São Paulo e visa instrumentar a acção do Juizado de Menores. É 

realizada pelo Centro Brasileiro de Pesquisa e Planejamento/CEBRAP e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

92 

publicada com o título “A Criança, o Adolescente e a Cidade” (CEBRAP 1972). 

No Rio de Janeiro também se empreende uma pesquisa semelhante, que é 

publicada no ano seguinte, com o título “Delinquência Juvenil na Guanabara” 

(Misse et alli 1973). Estas duas pesquisas marcam o início do envolvimento das 

Ciências Sociais brasileiras na problemática da infância neste país, sendo a 

primeira vez que em torno desta temática se reunem assistentes sociais, 

psicólogos, pedagogos, antropólogos e sociólogos. 

No entanto, para Alvim e Valadares, os cientistas sociais que de 

início juntam as suas preocupações às daqueles que tradicionalmente já lidavam 

com a infância pobre, enquanto trabalhadora ou delinquente, não conseguem 

apresentar perspectivas que indiquem uma compreensão capaz de gerar soluções 

diferentes e eficazes. A meu ver, tratava-se de uma situação social nova, sem 

paramêtro, que os modelos clássicos de socialização não conseguiam explicar 

nem resolver. E por quê? Porque estes modelos negligenciam, em geral, as 

perspectivas temporal e histórica, e não tentam entender a criança dentro dos 

distintos contextos sociais. Não há respostas, portanto, para as perguntas que 

emergem de uma realidade socio-cultural tão específica, que se transforma a um 

ritmo tão veloz. Por outro lado, por ser um tão novo ramo de investigação, não se 

sabe muito bem o que fazer, como pesquisar, como identificar aspectos cruciais, 

como reflectir sobre eles. É, então, por força das dificuldades e da desconfortável 

sensação de continuar a rodar sobre si mesmo sem conseguir avançar um passo, 

que se começa a desenhar um conjunto de preocupações que indicam a 

necessidade de especificidade metodológica e teórica para tratar o problema. A 

esta necessidade começa-se a responder conferindo uma maior atenção às 

características sócio-economicas dessas crianças, bem como à sua situação 

familiar e educacional, às condições históricas que permitiram a 

institucionalização do ‘menor’ e, posteriormente, ao surgimento da categoria 

‘meninos de rua’. Isto, por sua vez, provoca o surgimento de uma maior 

diversidade de enfoques e de temas, ao mesmo tempo em que o volume de 

pesquisas aumenta significativamente.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

93 

Acontece, porém, que os cientistas sociais se deparam com grandes 

limitações de ordem teórica para lidar com todas estas questões. Quando se 

observam os resultados das pesquisas das últimas duas décadas, principalmente 

nos campos da História, Assistência Social, Direito, Psicologia, Sociologia e 

Antropologia, percebe-se que, sobretudo, se identificaram situações graves e que, 

por serem tantos e tão complexos os problemas a resolver, pouco mais se 

conseguiu fazer do que atender às emergências. E, mesmo assim, à maior parte 

destas apenas pontualmente. Ou seja, a raiz do problema permanece praticamente 

inalterável. A possibilidade de uma solução preventiva que amenize as 

dificuldades ainda está longe de se conseguir. É claro que as implicações são 

variadíssimas: entre outros motivos, sabemos muito bem que existem obstáculos 

causados pela difícil conjuntura económica e social que se vive no país, e que as 

boas ideias emperram frequentemente nos gabinetes e na burocracia dos órgãos 

de decisão política. Uns problemas alimentam outros e o efeito ‘bola de neve’ 

parece difícil de conter. Mas algo pode ser feito e é relevante notar que alguns 

cientistas sociais começam a perceber, finalmente, que na base das tentativas 

frustradas de resposta às solicitações mais urgentes na vida das crianças 

brasileiras, está também a necessidade de uma mudança de atitude e de 

perspectiva na compreensão dos sinais que vão emergindo do seu universo 

sociocultural. 

Os desdobramentos desta tendência de investigação antropológica, 

da qual já é um exemplo o levantamento bibliográfico atrás mencionado, 

começam tenuamente a fazer-se notar na década de noventa. Concentram-se, no 

entanto, muito mais nos jovens do que nas crianças. Nas Reuniões da Associação 

Brasileira de Antropologia/ABA56, tem sido através de Rosilene Alvim que as 

temáticas sobre a juventude marcam presença, ainda que a grande maioria dos 

trabalhos apresentados continue a incidir sobre as situações de pobreza e seus 
                                                 
56 A ABA foi fundada em 1955, e tem por objetivo congregar os especialistas nos sectores 
profissionais do ensino e da pesquisa, promover o desenvolvimento da Antropologia, o 
intercâmbio de idéias, o debate de problemas e a defesa dos interesses comuns. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

94 

inúmeros desdobramentos. Quando não totalmente ausente, a infância tem sido 

apenas esporádicamente referenciada nestas reuniões antropológicas. Nos 

programas das reuniões que a Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa 

em Ciências Sociais/ANPOCS57 realizou nos últimos anos também se verifica 

que não há nenhum grupo de trabalho que se dedique especificamente às 

questões da infância. 

Em Porto Alegre, no Rio Grande do Sul, os trabalhos da 

antropóloga Claudia Fonseca e sua equipe – também sempre presentes nas 

reuniões da ABA –, sobre temáticas relacionadas com a família e a mulher, 

acabam por evidenciar uma outra vertente onde afloram os problemas da infância 

nas famílias de baixa renda, que passam a ser alvo de maior atenção. Partindo de 

questões de ordem econômica e da sua influência na esfera social, o seu trabalho 

sobre circulação de crianças em ‘grupos populares’ oferece contribuições no que 

refere à rede de sociabilidade que se constrói envolvendo as crianças, sua família 

biológica e sua família de adopção (Fonseca 1982 e 1987). 

Fora do âmbito mais restrito da antropologia, mas em grande 

sobreposição com a investigação sociológica voltada para a infância pobre, um 

exemplo notório pela sua especialidade no tema é o trabalho que tem vindo a ser 

desenvolvido pela Coordenação de Estudos sobre a Infância/CESPI, fundado em 

1984, na Universidade Sta. Úrsula, Rio de Janeiro, cidade mundialmente 

conhecida por sua beleza e pelo animado carnaval, mas também pela pobreza das 

suas infindáveis favelas e pelo enorme número de crianças que moram na rua. 

Tendo como objectivos a integração da pesquisa sobre a história da assistência e 

sobre as práticas jurídicas voltadas para a infância, ao ensino, à divulgação, à 

informação e à acção social, este centro tem participado também no processo de 

conscientização pública sobre as políticas e práticas de atendimento às crianças e 

jovens.  Um dos seus maiores compromissos prende-se à necessidade de garantir 
                                                 
57 A ANPOCS é uma entidade jurídica de direito privado, sem fins lucrativos, criada em 1977, 
para aglutinar e representar centros de pesquisa e programas de pós-graduação que atuam no 
campo das Ciências Sociais no Brasil. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

95 

condições que permitam a melhoria da situação de vida dessas crianças e jovens, 

aliando, assim, a investigação científica à intervenção social. Com a publicação 

dos resultados de suas pesquisas e projectos, a participação dos pesquisadores do 

CESPI no debate nacional tem crescido significativamente. Nos últimos anos da 

década, com o aumento dessas publicações, algumas delas em inglês, e a 

presença em reuniões científicas fora do país, tem ganho também uma 

visibilidade internacional. Irene Rizzini, sua fundadora, integra o corpo de 

editores da revista Childhood: a global journal of child research58, um 

importante veículo para troca e divulgação de resultados científicos que emergem 

desta nova abordagem sobre infância, no âmbito das ciências sociais59.  

Um dos maiores apoios teóricos ao início do desenvolvimento desta 

vertente de estudos tem sido o questionamento suscitado, ou desencadeado, por 

Philip Ariès (1962), já referido no capítulo anterior, a propósito da construção 

histórica da infância. Ela se apoia, basicamente, em documentos históricos e é da 

sua avaliação que se parte para pesquisar a situação actual. Um outro bom 

exemplo encontra-se num trabalho coordenado pela historiadora Mary del Priore 

e publicado em 1991, onde se analisa a trajectória histórica do tratamento que a 

criança tem merecido no Brasil, em meio às contradições económicas e 

mudanças culturais, e nas mãos das instituições políticas, educacionais e 

eclesiásticas que, segundo observação muito sagaz da autora, são regidas 

unicamente pelo pensamento adulto (Del Priore 1991a). Num dos artigos 

incluídos neste livro, as crianças indígenas são referenciadas em conexão com a 

presença das missões jesuítas no Brasil, na época colonial, e com os esforços de 

catequização e conquista das almas dos gentios. Segundo a mentalidade jesuíta 

da época, as crianças indígenas, imagem da inocência e da pureza, qual papel em 
                                                 
58 Sage Publications e Norwegian Centre for Child Research. 
59 Em comunicação pessoal (meados de 2002), Irene Rizzini confirmou a ausência de estudos 
específicos sobre crianças indígenas, lacuna que deveria ser superada. No âmbito do CESPI, 
Irma Rizzini está a desenvolver um estudo pioneiro sobre educação institucional das crianças 
indígenas no Norte do Brasil Imperial, analisando fontes históricas que reportam à época 
(Rizzini 2000a e 2000b). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

96 

branco, prestavam-se idealmente para a inscrição dos princípios da doutrina 

cristã. Na pedagogia usada, não era considerada a cultura autóctone, e os reflexos 

iniciais deste processo indicam dificuldades de relacionamento entre os assim 

educados e as suas famílias. Havia um latente conflito com as suas referências de 

origem. Este conflito, porém, com o passar dos anos, não conseguiu acomodar-se 

totalmente e o resultado, muito lentamente percebido pelos missionários, revela 

que a tal tábua rasa, afinal, tinha inscrições anteriores às que os jesuítas haviam 

feito. E eram tão profundas que não conseguiram se dissipar. Pelo contrário, 

ressurgiam vigorosamente na adolescência, manifestando-se em comportamentos 

que muito mais deixavam perceber seres desencontrados de si mesmos do que 

gentios apaziguados na fé cristã. Desdobramentos deste processo têm sido 

estudados em termos de sincretismo religioso, mas o que interessa reter é que, 

por um lado, foi extraordinária a resistência dos valores culturais de origem e, 

por outro, que não foi menos extraordinária a capacidade de integração de 

valores exteriores (Del Priore 1991b)60. Dando um pulo para os tempos de hoje e 

pensando nas questões de educação escolar que continuam a afectar as 

comunidades indígenas no Brasil, esta reflexão é útil à compreensão da 

existência, desde sempre, de concepções e práticas de construção de 

conhecimento próprias a essas comunidades. A necessidade de incorporação ou 

integração de outras concepções e práticas educativas, passa, obrigatoriamente, 

pelo respeito às que já existem, ao seu dinamismo e transformação.   

Mas, voltando ainda ao livro de Del Priore e extrapolando o que se 

refere às crianças indígenas, o traço mais imediato e também mais profundo que 

se evidencia ao percorrer os artigos deste livro, é que a história da criança no 

Brasil, desde os tempos da colónia até à República, é marcada por um conjunto 
                                                 
60 Mary Del Priori tem continuado a investigação histórica sobre as crianças no Brasil. Numa 
publicação mais recente (Del Priore 2000), onde através dos trabalhos de vários autores se tenta 
oferecer uma panorâmica o mais completa possível sobre o que hoje se sabe sobre o tema, existe 
um texto de referência à presença de crianças indígenas nas missões jesuítas quinhentistas 
(Chambouleyron 2000). Todos estes textos de carácter histórico, e ainda o de Rizzini (2000b), 
serão oportunamente mencionados mais adiante, neste capítulo, ao tratar da situação actual e 
tendência das pesquisas sobre infância indígena no Brasil. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

97 

de medidas repressivas e que a infância se tornou objecto de interesse por parte 

das ciências sociais porque se transformou, inevitavelmente, num caso de polícia 

que atingia o país inteiro em várias frentes. A criança dos documentos históricos 

disponíveis, a que foi notícia nos jornais ou personagem de ensaios literários, não 

é a ‘criança’ mas sim o ‘menor’, ou seja, não é a riqueza contida no universo da 

infância, mesmo da que é considerada pobre e sem recursos económicos, mas 

sim os problemas que ela acarreta e que incomodam a ordem instituída.  

 Neste sentido, ainda mais contundente é o livro coordenado pelo 

sociólogo José de Sousa Martins que, sem ter por objectivo maior dedicar-se ao 

tema, reúne flagrantes actuais em que, de forma brutal, a infância é retirada ou 

negada às crianças, comprometendo as suas vidas para sempre, e impedindo a 

sociedade, como um todo, de actualizar processos sociais vitais a cada nova 

geração (Martins 1993). Este livro denuncia um problema sociológico e político, 

e denuncia também as consciências adormecidas dos pesquisadores, de nós 

todos, adultos, alertando-nos para os instrumentos de que dispomos e dos quais, 

muitas vezes, fazemos um uso minimizado. Já num trabalho anterior (Nunes 

1999) formulei uma crítica semelhante a esta e afirmei a minha identificação com 

o que este sociólogo defende, ainda que as minhas reflexões tenham tido uma 

outra origem.  

Martins toca, de um modo muito especial, numa questão que me 

parece crucial para a possibilidade de reversão do quadro sobre os estudos sociais 

da infância. A sua abordagem identifica, primeiro, um convencionalismo na 

investigação e análise dos dados no âmbito das ciências sociais, quando nestas 

não se inclui a criança como variável de estudo; em seguida, sugere que uma vez 

vencido o convencionalismo, é preciso dar aos dados sobre a infância um 

tratamento que também ultrapasse as posturas convencionais, ou seja, aquela em 

que jamais se pergunta à criança o que ela tem a dizer sobre si mesma e sobre o 

mundo em que vive. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

98 

“(…) as ciências sociais dariam um passo importante no 
seu desenvolvimento se reconhecessem que são elas [as 
crianças], nos dias de hoje, os principais portadores de 
crítica social” (Martins 1993:16-17). 

Esta reciclagem que Martins propõe, quer nas investigações que 

não têm a criança como objectivo principal, quer nas que a têm, quer ainda em 

nossa compreensão do quotidiano como adultos que com ela convivemos, directa 

ou indirectamente, é a mesma que se percebe na recente proposta de estudos 

sociológicos e antropológicos que expus no capítulo anterior, na qual a criança 

deve passar a ser considerada como agente social construtor da sua própria 

infância e participante activo na vida em sociedade. 

O volume de pesquisas e publicações sobre os temas relacionados 

com a infância pobre nas grandes áreas urbanas, ou seja, com a criança que é 

considerada um problema social, indica o quanto esta temática tem sido a 

prioridade dos investigadores brasileiros e, por este motivo, tornou-se 

incontornável não a mencionar. Mas, ao dar-lhe divulgação e destaque, uso-a 

também como trampolim para introduzir a ideia de que é interessante alargar o 

leque das investigações a outras realidades socioculturais. As infâncias no Brasil 

são muitas e todas elas terão seus motivos para serem escutadas, entendidas, 

acolhidas. 

Neste trabalho, à semelhança de um outro anterior (Nunes 1999), 

eu pretendo continuar a chamar a atenção para as crianças das sociedades 

indígenas brasileiras. Talvez pela distância de que a maioria destas sociedades 

está dos maiores centros urbanos, daqueles onde prolifera a infância pobre com a 

qual as crianças indígenas geralmente não são identificadas, estas têm ficado de 

fora das investigações. Têm sido mais frequentemente captadas pelas objectivas 

dos fotógrafos, principalmente ao ser retratada a criança bonita, exótica, com o 

corpo pintado e cheio de adornos coloridos, em cenários de natureza ainda 

exuberante, do que pelos objectivos dos cientistas sociais. Passe o trocadilho, a 

questão de fundo que aqui se coloca é a seguinte: até que ponto se conhecem as 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

99 

crianças das sociedades indígenas que têm tão intensa e profundamente sido 

estudadas no Brasil, por cientistas nacionais e internacionais? 

Seguindo a mesma linha de pensamento que nos esclareceu em 

relação ao surgimento dos estudos sociais sobre a infância urbana pobre, somos 

levados a supor que talvez as crianças indígenas não tenham sido estudadas 

porque, simplesmente, não têm problemas, ou pelo menos, não têm problemas 

que nos inquietem, porque estão – étnica e socialmente – distantes. E, por tabela, 

deduzimos que é por isso que também não causam grande transtorno à ordem 

pública e social. Logo, não são passíveis de se tornarem objecto dos estudos 

sociais. E volta a incómoda pergunta: mas, afinal, o que se sabe sobre essas 

crianças, se têm problemas ou não, se os provocam ou não? E, com a falta de 

uma resposta que nos aquiete, em última instância, ainda inquirimos, algo 

assombrados: e fora os problemas que têm ou provocam as crianças, sejam elas 

indígenas ou não-indígenas, não há mais nada que aos cientistas sociais interesse 

saber a propósito da infância? 

Realmente, é verdade que não é comum tropeçarmos em crianças 

indígenas nos passeios das grandes cidades, como São Paulo ou Rio de Janeiro61, 

adormecidas pelo cheiro da cola que lhes disfarça a fome e o frio das noites do 

meio do ano. É verdade que não nos roubam as carteiras nos metropolitanos ou 

nos autocarros. É verdade que não nos incomodam os seus olhos esbugalhados a 

                                                 
61 Neste contexto, a referência a estas duas cidades deve-se ao facto de terem sido aquelas onde 
surgiram os primeiros estudos sobre a infância pobre no Brasil e onde estes continuam a se 
desenvolver com maior intensidade. Embora muitas sociedades indígenas tenham sofrido um 
processo de desintegração social, que poderia provocar uma movimentação populacional rumo 
às cidades, existem poucos registos sobre crianças indígenas nas áreas urbanas de grande 
densidade, tais como as retratadas nos estudos sobre a infância pobre. Em Rizzini (2000b), 
numa análise de fontes históricas sobre as instituições educacionais do século XIX na então 
denominada Província do Amazonas, aparecem referências a relatos de viajantes que teriam 
visto meninos índios andando pela cidade de Manaus, aparentemente abandonados ou sem 
acompanhamento familiar, que seriam recolhidos a internatos religiosos ou estatais, onde 
receberiam formação educacional e/ou profissional. Outras observações aludem à possibilidade 
de terem sido estes meninos retirados à força de suas familias de origem. A brevidade destes 
relatos, contudo, não permite que se saiba, efectivamente, quem seriam estes meninos, sua 
proveniência ou seu destino. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

100 

olhar o nosso prato quando comemos numa esplanada. É verdade que não nos 

assediam com um esguicho de água e um trapo quando paramos o carro no 

semáforo, tentando limpar o vidro em troca de uns centavos…  

Mas, o que sabemos nós sobre as reais condições de vida das 

crianças que vivem nas aldeias das áreas indígenas em todo o Brasil, das mais 

próximas aos centros urbanos, e até mesmo englobadas por estes, às mais 

recônditas e isoladas?62 Será que são melhores ou piores, iguais ou diferentes? 

Obviamente, não me refiro apenas a dados estatísticos, que dêem informações 

sobre os índices de morbi-mortalidade infantil ou de frequência escolar. Estes, se 

os houver e, se os há, é claro que não deixam de ter a sua importância relativa. 

Refiro-me, porém, a informações personalizadas e concretas captadas no dia a 

dia através da convivência, da partilha e da observação. 

Mas a alguns etnólogos, contudo, a infância nas sociedades 

indígenas que estudam não tem passado completamente despercebida. Por outro 

lado, também não lhes tem merecido interesse em particular, a ponto de a esta 

dedicarem atenções mais específicas, continuadas e profundas. Por conseguinte, 

se as pesquisas sobre a infância pobre das áreas metropolitanas ganharam 

consistência e solidez no decorrer das duas últimas décadas do século XX, ainda 

não podemos dizer o mesmo a respeito de uma etnologia sobre as crianças das 

sociedades indígenas. Na verdade, o trabalho mal começou. Porém, não 

estaremos partindo do zero e, com certa audácia e confiança, diria mesmo que 

teremos muito a oferecer. Há uns poucos cientistas sociais de renome que 

escreveram algo sobre a infância, ainda que fugaz e esparsamente. Há uma 

experiência peculiar em metodologia de trabalho de campo. Há a riqueza pluri-

                                                 
62 Fruto de investigações etnológicas recentes, Ferreira (2002a) reporta às precárias condições 
de vida das crianças Guarani M’bya e Guarani Nhandeva, e Pereira (2002) aos difíceis 
meandros da adopção de crianças Guarani Kaiowá (ver detalhes adiante, neste capítulo). Estes 
exemplos indicam a existência de problemas sérios afectando a vida das crianças indígenas, 
ainda não ampla e diversamente testemunhados apenas por não se terem desenvolvido pesquisas 
que revelem a infância nestas sociedades. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

101 

étnica brasileira. Há a maturidade da reflexão antropológica e etnológica 

conseguida na investigação de outros tópicos. 

Por esses motivos, mais do que tentar encontrar justificativas para a 

quase ausência das crianças nas pesquisas sobre sociedades indígenas brasileiras, 

prefiro concentrar-me no pequeno e disperso material existente. Para revitalizar e 

estimular este processo, e para termos um ponto de partida concreto e palpável, 

penso que ainda seja de alguma relevância e interesse o resgate de todos os dados 

disponíveis. É preciso sistematizá-los e conhecê-los, dar-lhes um enquadramento 

histórico e teórico, detectar-lhes vícios ou distorções, e explorar-lhes 

potencialidades escondidas. Deste modo, porque julgo ser útil não só às futuras 

investigações que se fizerem sobre as crianças indígenas no Brasil, ou às que 

eventualmente estiverem em curso ou a ser projectadas, como também às que se 

fizerem sobre outras crianças, no Brasil e em outras partes do mundo, e, ainda, 

para melhor se poder avaliar a contribuição desta tese, apresentarei em seguida os 

traços mais marcantes da presença da infância na etnologia indígena brasileira. 

 
 
 

Panorâmica de um século de referências etnológicas  
sobre a infância nas sociedades indígenas no Brasil 

Como já sabemos, os primeiros traços do campo disciplinar a que 

podemos denominar ‘etnologia indígena brasileira’ surgem no início do século 

XX, em grande parte suscitados pela confrontação com os inúmeros registos dos 

aventureiros, viajantes e missionários europeus que desde 1500 percorreram o 

território, munidos de lápis, pincéis e aguarelas, em busca do desconhecido63. Os 

                                                 
63 Desde a Carta a El-Rei D. João de Portugal, datada de 1500, em que o escrivão do reino Pero 
Vaz de Caminha descreve as primeiras impressões das gentes e das terras de Vera Cruz, 
primeiro nome atribuído ao Brasil (Cortesão 1981), muitos foram os exploradores que se 
aventuraram a descobrir o interior desse imenso país. Dentre estes destacam-se A. Ferreira, M. 
Wied-Neuwied, K. von Martius, Karl von den Steinen, Paul Ehrenreich, J. B. Spix, F. Krause e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

102 

seus relatos constituem importantes fontes documentais às quais, não raro, os 

etnólogos e historiadores continuam a recorrer, mesmo sabendo-se que são 

carregados de espanto pelos costumes exóticos e diferentes, muitos destes 

considerados bárbaros, e nem sempre livres do julgamento moralista cristão 

dominante na época. 

As primeiras referências à infância nos grupos indígenas 

encontram-se dispersas em algumas dessas obras que, em geral, são meramente 

descritivas, reportando-se ao modo como as crianças são transportadas pelas 

mães, o que e como comem, se andam nuas, limpas, como são os seus cortes de 

cabelo e as pinturas corporais, o que acontece quando choram, estão doentes ou 

morrem,  alusões ao parto e aos cuidados que o rodeiam, em relação à mãe, pai e 

aos próprios bebés. A prática do infanticídio64 chamava excepcionalmente a 

atenção dos viajantes, deixando-os estarrecidos e motivando-lhes algumas 

descrições verdadeiramente indignadas, como, por exemplo, a de Guido 

Boggiani, a partir das observações que realizou em finais do século XIX, entre os 

índios Caduveo (Boggiani 1975:22). 

Até 1930, portanto, com base em pesquisas etnológicas, havia 

apenas alguns estudos fragmentados e dispersos sobre as sociedades indígenas 

brasileiras. Certamente impulsionado pela passagem de Claude Lévi-Strauss pelo 

país, por suas pesquisas e seus textos sobre os índios no Brasil (Lévi-Strauss 

[1935] 1981, 1936 e 1948), bem como pela influência culturalista trazida através 

de um dos discípulos de Ruth Benedict (Henry 1941), o cenário começa a mudar 
                                                                                                                                               
Theodor Koch-Grünberg. Ver em Melatti (1984) um roteiro destas fontes e uma apreciação do 
seu reflexo na construção teórica da Etnologia Brasileira. 
64 A prática do infanticídio foi quase totalmente abandonada, por pressão dos grupos 
missionários e em função de outras mudanças que no decorrer do século acabaram por afectar a 
vida das sociedades indígenas e, portanto, raras vezes é mencionada nos trabalhos mais recentes. 
Porém, quando os etnólogos se referem a esta prática, apesar de fazerem descrições que pouco 
diferem das feitas pelos viajantes, situam-na no contexto mais amplo das relações societárias e 
circunstâncias históricas e demográficas, não deixando que a investigação seja condicionada por 
sentimentos de indignação motivados por uma moral que é outra. Não melhor nem pior, mas 
apenas outra. Enfim, buscam apreender e revelar as razões próprias ao grupo, no procedimento 
do infanticídio (Nimuendajú 1983 e Wagley 1988, ambos referentes a investigações 
desenvolvidas nas décadas de 30 a 50). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

103 

nas décadas seguintes, com o surgimento dos trabalhos de Curt Nimuendajú 

(1939, 1942 e 1946), que escreve as primeiras monografias sobre culturas 

indígenas no Brasil. Além destes, são ainda publicados os trabalhos de Fernandes 

( [1949] 1963, 1951 e 1952), Galvão & Wagley ( [1949]) 1961) e Ribeiro ([1950] 

1980), entre outros artigos em revistas da especialidade, tais como Baldus 

(1943), Galvão (1957), Schaden (1953), entre outros65. 

Nas obras desta época, as referências sobre a infância, são esparsas 

e pontuais, nomeadamente, em Fernandes (1951), Nimuendajú ( [1939] 1983), 

Schaden (1945), Wagley (1988)66. São descrições etnográficas mais isentas da 

visão cristã moralista a que atrás referi, aspecto que introduz uma diferença 

fundamental entre os relatos dos viajantes e missionários e a pesquisa etnológica. 

Contudo, essas referências são meramente ilustrativas, geralmente enquadradas 

em temas mais genéricos, como a família ou os rituais que marcam as várias 

fases do ciclo de vida, sobre os quais incide a teorização antropológica da época, 

como já assinalado no capítulo anterior. Além disso, e não obstante os esforços e  

progressos da disciplina em romper com as teorias do determinismo biológico ao 

analisar outros tópicos, a concepção da infância que transparece nesses trabalhos 

continua a ser intensamente permeada pelas ideias que consideravam as crianças 

como seres humanos imaturos e sem papel social (Nunes 1999). Mesmo assim, 

desta época, por serem tão raras e escassas as informações sobre a infância, os 

trabalhos de Schaden e, de maneira especialmente destacada, o de Fernandes, 

constituem verdadeiras preciosidades. 

                                                 
65 Handbook of South American Indians 1946-1959 faz referência a muitas outras fontes. A 
minha escolha sobre essas deve-se ao facto de terem sido escritas em português ou de terem 
merecido uma tradução para esta língua, bem como de terem sido re-editadas posteriormente, e  
serem leituras recomendadas na formação em Antropologia/Etnologia, o que revela o seu 
significado na consolidação da pesquisa sobre sociedades indígenas no Brasil. Estas datas 
referem-se às primeiras edições. Para mais referências produzidas até meados do século XX, ver 
Baldus (1954), Melatti (1984) e Schaden (1976). 
66 Este livro, tardiamente publicado em 1988, reflecte a pesquisa que Charles Wagley efectuou 
entre 1936 e 1940, e o acompanhamento posterior que teve oportunidade de fazer, ao longo de 
35 anos, em curtas temporadas de investigação em campo junto aos Tapirapé. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

104 

O enorme interesse e o fascínio existentes em torno dos ritos de 

iniciação à vida adulta, e de toda a preparação pela qual passam os jovens e as 

jovens antes de, formalmente, se tornarem adultos, é o que mais motiva estes 

etnólogos a efectuarem  recolha etnográfica sobre o tema. Muito embora estes 

dados tenham sido mais intensa e frequentemente trabalhados do ponto de vista 

do ritual, estabelece-se também a possibilidade de os analisar no contexto dos 

processos de educação e socialização infantis, uma vez que entre os povos 

indígenas, desde o nascimento e ao longo das várias fases da infância, há uma 

evidente preparação informal quer para a vivência dos ritos de iniciação, quer 

para assunção gradual de atributos peculiares à vida adulta. Estes textos são 

também contribuições importantes ao início da discussão em torno da educação 

escolar indígena. 

Schaden, ao longo de quatro páginas da Revista Brasileira de 

Estudos Pedagógicos, analisa notas de outros autores sobre os ritos de iniciação 

de jovens pertencentes a vários grupos indígenas, considerando-os um momento 

crucial na transmissão do património cultural do grupo e denominando este 

processo como socialização ou, simplesmente, educação. Se, por um lado, é 

extremamente inovador o facto destes aspectos da cultura indígena serem 

divulgados ao público interessado nos assuntos da educação e classificados como 

processo pedagógico, por outro, o facto de sê-lo sob a tónica da oposição entre 

primitivos e civilizados impõe certa reserva. Ao comparar os processos 

educativos indígenas com os não-indígenas, por exemplo, o autor enfatiza a 

prática da magia e a destreza fisica dos primeiros, considerados primitivos, 

contrapondo-as às capacidades mentais e à habilitação profissional dos segundos, 

considerados civilizados (1945:271-274). Estas ideias, certamente por falta de 

investigação concentrada no tema, ao contrário do que aconteceu em outros 

contextos temáticos onde esta oposição inicialmente aparecia, permaneceram 

décadas sem questionamento, alimentando preconceitos de vários tipos.   



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

105 

A perspicácia de Schaden ao observar que “em algumas sociedades 

a educação pela magia começa logo nos primeiros dias após o nascimento de 

uma criança, chegando, todavia, ao ponto culminante quando o jovem é admitido 

à comunidade dos adultos” (1945:271), bem como o seu registro, com base em 

notas de Herbert Baldus sobre os Tapirapé, de que as crianças aprendem ao 

brincar, não são suficientes para o impedir de afirmar que este processo é mera 

imitação e de que a criança não é mais do que “um adulto em ponto pequeno”67. 

O entendimento do universo infantil como imitação ou mera representação do 

universo dos adultos é, como se pode perceber, uma ideia profundamente 

enraizada quer no pensamento comum, quer no científico, não só no que refere às 

culturas indígenas mas também abrangendo todas as outras, inclusive a nossa, 

ideia esta que foi teoricamente estimulada, por mais de 50 anos, pela psicologia 

do desenvolvimento infantil e pelas teorias clássicas sobre socialização68. 

Um aspecto que penso valer a pena salientar a partir deste artigo de 

Schaden, pela sua pertinência aos actuais desenvolvimentos da educação escolar 

indígena, é a propósito da relação que existe entre o mundo das crianças e o dos 

adultos indígenas. Passo a citá-lo por considerar as suas palavras de uma 

expressividade fantástica:  

“Este abismo divisório entre as crianças e adultos, que é a 
maior prova de incapacidade pedagógica dos chamados 
povos civilizados, não existe nos chamados povos 
primitivos” (Schaden 1945:271) 

                                                 
67 Herbert Baldus, “Ligeiras notas sobre os indios Tapirapé”, Revista do Arquivo Municipal 
XVI, pg.111 (sem data). Frases deste tipo continuam a ser encontradas em textos antropológicos 
mais recentes. Sobre a infância em Java, diz-nos Geertz: “as crianças pequenas, os simplórios, 
os labregos, os loucos e os flagrantemente imorais eram considerados ‘ainda não javaneses’ e, 
não sendo javaneses, não eram ainda humanos” (Geertz 1978:146). E sobre a infância 
Yanomami, diz-nos Ramos: “Mais do que seres sociais incompletos com espaços segregados da 
gente grande, as crianças Sanumá são adultos em miniatura, (…)” (1990:37). Estas observações 
são, porém, formuladas em contextos de análise outros que não o da infância nestas sociedades 
e, talvez por isso, não fique claro se são declarações autorizadas dos povos em questão, ou seja, 
se reflectem o modo como estes pensam e classificam a infância. 
68 Esta questão já foi problematizada em trabalho anterior (Nunes 1999) e é aqui alvo de mais 
reflexões tornadas possíveis pelas investigações recentes que, finalmente, lhe ofereceram 
contestação teórica (ver Parte I, capítulo 1).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

106 

Apesar da insistência no uso da dicotomia primitivo/civilizado, 

Baldus é sensível a um problema que afecta a organização da nossa sociedade e 

do nosso sistema pedagógico, um problema de contornos bem actuais, e o 

denuncia ao enaltecer um dos aspectos mais expressivos e recorrentes do sistema 

educativo próprio das culturas indígenas. Contudo, nas décadas que se seguiram, 

as políticas educativas dirigidas aos grupos indígenas, salvo raras e pontuais 

excepções, não só não respeitaram este modo peculiar de construção de 

conhecimento, como também insistiram em levar a estes povos um sistema 

educativo que rompe com a proximidade entre crianças e adultos. Vou mais 

longe, e digo que faltou a coragem e a humildade, a quem tinha a competência 

para fazê-lo, de trazer a receita colhida entre os povos indígenas para o nosso 

sistema educativo, cujas falhas e desajustes são evidentes. 

Pouco depois deste artigo de Schaden, as crianças indígenas, em 

conexão com questões educacionais, voltam a ser objecto de um outro estudo 

que, ainda hoje, é considerado uma das maiores referências da época, por ser 

único no género, sendo sempre uma leitura recomendada a quem se dedica ao 

tema. Neste, a partir de uma extensa análise de fontes documentais sobre os 

Tupinambá69, produzidas por viajantes, missionários e cronistas dos séculos XVI 

e XVII, o sociólogo Florestan Fernandes (1951) discorre sobre o processo 

educativo de crianças Tupinambá, analisando os seus fundamentos e a sua função 

social.  

É um texto rico em detalhes etnográficos e abrangente nos assuntos 

de que trata, tais como o comportamento e a disciplina, as noções de pessoa, 

colectivo, tradição, inovação e herança cultural, ordem social e mudança, a 

diferença entre géneros, a variedade das limitações, aptidões, frustrações de cada 

um, o uso não monopolizante do conhecimento e as especificidades de sua 

construção e transmissão dos mais velhos para os mais novos, o valor do 

                                                 
69 Os índios Tupinambá habitavam no Estado da Bahia. Supostamente extintos, os últimos 
censos não registam qualquer indíviduo (Ricardo 2000:14). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

107 

exemplo e do fazer concreto, entre outros. Apesar da possível limitação 

acarretada pela influência funcionalista no tratamento dos dados, penso que pela 

primeira vez foram especificados e exemplificados tópicos-chave na investigação 

sobre questões sociais da educação entre os povos indígenas. 

Uma das dicotomias que Fernandes usa – tradição e inovação –

apesar de ter já passado por várias revisões na teoria antropológica, ainda hoje é 

muito presente nas discussões sobre educação escolar indígena. Os próprios 

índios, partindo do léxico antropológico, apropriaram-se dos termos de várias 

maneiras. Na minha última temporada de pesquisa de campo entre os Xavante70, 

só para dar um exemplo curioso e actual, na aldeia onde havia um maior e mais 

consciente envolvimento dos professores e da comunidade no traçar de um 

projecto de educação em profunda relação com a sua cultura, a palavra ‘tradição’ 

era frequentemente alvo de brincadeira e usada com jocosidade. Um tronco a 

atravessar o rio de margem a margem era uma ‘ponte tradicional’, as pessoas que 

precisavam de empurrar o caminhão para ele ‘pegar’, eram o ‘diesel tradicional’, 

as folhas colhidas no mato próximo ao rio, com as quais friccionavam o corpo e 

cabelos durante o banho, eram um ‘shampoo tradicional’, e por aí adiante, 

sempre motivando risos a quem estava por perto e escutava estas explicações 

dadas à antropóloga, que se ria também, junto com seus interlocutores! Mas, 

‘tradição’ era também usada como descrição de algo que tinha raízes no passado, 

nos ancestrais, muito embora ainda continuasse a ser praticada, e não obstante 

tivesse sofrido alterações ou adaptações, de acordo com as condições de vida nos 

tempos mais recentes.     

No contexto mais abrangente da reflexão aqui em curso sobre a 

presença da infância na teoria antropológica, julgo que um dos aspectos críticos 

neste trabalho de Fernandes é o facto de se desenvolver a partir de pressupostos 

baseados na usual visão adultocêntrica: mesmo em se tratando de infância e de 

educação de crianças, a ênfase recaí sempre sobre os adultos, uma vez que um 

                                                 
70 Ver nota 1, sobre os índios Xavante, na Introdução. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

108 

adulto socialmente integrado é que é considerado como o grande objectivo do 

processo educativo. Creio que seja importante enfatizar, no entanto, que estes 

pressupostos – ou principios divisionais – não estão em Fernandes mas sim na 

sociedade, na ciência. Este autor, como tantos outros, é porta-voz de uma espécie 

de convenção tácita que admite que as sociedades são adultocêntricas. Só muita 

investigação sobre o tema permitirá desautorizar, ou não, o uso desta  convenção. 

Isto fica evidente ao compararmos algumas observações de 

Fernandes a propósito da infância num bairro de São Paulo, sobre as quais o 

próprio autor recolheu evidências,  com observações que se referem às crianças 

Tupinambá, elaboradas a partir da análise de documentação histórica. Se no 

primeiro as brincadeiras infantis são consideradas como actividade lúdica e não 

como mero processo imitativo mas como aquisição de funções e de traços sociais 

importantes (Fernandes 1946:38-39), no segundo, o potencial que a criança 

encerra em si mesma enquanto criança que é, reduz-se drasticamente na 

afirmação de que esta “reproduz uma miniatura do mundo dos adultos no seu 

universo lúdico” (Fernandes 1951:24-26). 

Mas as contradições vão ainda mais além, deixando evidente a 

fragilidade teórica com que se tentava tratar do tema. Muito embora Fernandes 

diga que 

“No entanto, cumpre que não se pense apenas na 
transmissão de conhecimentos mediante a relação dos 
imaturos com os adultos no seio do grupo doméstico. 
Todos podiam aprender algo em qualquer tipo de relação 
social, o que convertia qualquer indivíduo em agente de 
educação tribal e projectava os papéis de ‘adestrador’ ou 
de ‘mestre’ em todas as posições da estrutura social” 
(1951:17), 

a existência de um universo de conceitos que é domínio das crianças e que 

expressa o que estas entendem do mundo social que as rodeia, é uma ideia 

ausente no texto que ele escreve sobre os índios Tupinambá. Isto indica, 

claramente, o quanto ainda era difícil e problemático, na época, pensar 

antropologicamente sobre a infância e considerar as crianças como agentes de 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

109 

construção social, mesmo que deste processo tivessem sido percebidos sinais. 

Por outro lado, ao vincular o estudo sobre a infância nos grupos indígenas às 

questões educacionais, este trabalho do sociólogo Fernandes revela 

indubitavelmente as potencialidades de desenvolver estes temas no âmbito de 

uma etnologia especialmente dedicada a estes povos.  

Não nos iludamos, porém! Apesar dos desenvolvimentos que a 

Antropologia e a Etnologia brasileiras conhecem nas duas décadas que se 

seguem, fruto da intensificação das pesquisas em áreas indígenas, quer das feitas 

por antropólogos nacionais, quer por americanos e europeus, as questões da 

infância continuam a ocupar, sensivelmente, o mesmo tipo de atenções de até 

então. No entanto, a partir dos anos sessenta, por haver uma crescente incidência 

de investigações sobre organização social, em que decifrar os meandros da vida 

no grupo doméstico era um procedimento fundamental, surge, 

proporcionalmente, uma maior quantidade de dados etnográficos sobre a infância 

nessas sociedades, uma vez que este é um dos tópicos de pesquisa que mais 

informações rende sobre esta faixa etária. Mas, ao contrário do que acontecia 

com os demais aspectos incluídos nas análises sobre o grupo doméstico e a 

organização social, o tratamento dos dados sobre a infância continua a não 

manifestar um avanço teórico significativo.  

Para melhor situar os leitores, talvez seja conveniente lembrar que, 

no Brasil, os anos sessenta representam o momento do início da grande 

transformação que a Antropologia viria a conhecer neste país. No que refere à 

etnologia indígena, no Museu do Índio, no Centro Brasileiro de Pesquisas 

Educacionais e no Museu Nacional, criaram-se alguns cursos com o carácter de 

uma pós-graduação que só depois se viria a regulamentar como tal, que foram 

decisivos na formação de um grupo de etnólogos nacionais cujo trabalho foi 

crucial na implementação de unidades de ensino e investigação em etnologia 

indígena, nas décadas seguintes e até tempos que correm, em várias 

universidades do país (Melatti 1984). A década de setenta é marcada pelo 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

110 

aumento do volume de publicações com os resultados das pesquisas da década 

anterior, que, por sua vez, atraem e estimulam cada vez mais estudantes e 

investigadores, expandindo ainda mais os cursos e intensificando as pesquisas. 

Assiste-se a um consequente alargamento do debate nacional, bem como à 

criação de convénios internacionais. 

Este processo de expansão arrasta-se sólida e seguramente às 

décadas seguintes, contribuindo, de maneira incontestável, para a definição de 

linhas de investigação no âmbito de uma etnologia com características muito 

próprias, onde, por exemplo, se inclui uma participação política e social na 

defesa dos direitos dos povos indígenas. Em grande parte isto deve-se ao facto de 

que, diferentemente do que acontece com os pesquisadores estrangeiros que 

apenas permanecem no Brasil durante longas temporadas para recolha de 

material etnográfico ou bibliográfico, e não obstante as suas investigações e 

publicações sejam uma contribuição notória e imprescindível na construção do 

conhecimento sobre os povos indígenas, a maioria dos etnólogos brasileiros que 

tradicionalmente investigam no país, são aí residentes, e podem manter um 

contacto permanente e contínuo com os povos indígenas que estudam. 

Dessa maneira, ao longo de várias décadas, têm-lhes sido possível 

acompanhar os vários desafios que estes povos têm tido de enfrentar: os avanços 

das frentes de expansão que, não raro, invadem as suas terras, a propagação de 

doenças contra as quais não têm imunidade, a necessidade de deixar o modo de 

vida nómade ou semi-nómade, sendo forçados a adoptar a sedentarização, as 

consequentes mudanças nos modos de produção e de subsistência, enfim, a 

irreversibilidade do processo de contacto com a sociedade nacional envolvente71. 

                                                 
71 No decorrer do período em que fiz a licenciatura e o mestrado na Universidade de São Paulo, 
e em vários outros cursos ou seminários em que participei em outras universidades brasileiras, 
tive a excelente oportunidade de receber aulas e orientações de pesquisa de professores que já 
acompanhavam determinados povos indígenas ao longo de 2 ou 3 décadas seguidas, em 
contactos permanentes, alguns deles desde o estabelecimento do primeiro contacto entre esses 
grupos e os não-índios: Pedro Agostinho da Silva, Manuela Carneiro da Cunha, Rosário 
Carvalho, Roberto DaMata, Dominique Gallois, Vanessa Lea, Aracy Lopes da Silva, Regina 
Müller, Silvia C. Novaes, Lux Vidal, Eduardo Viveiros de Castro, entre outros. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

111 

A atitude dos etnólogos não tem sido a de meros observadores passivos. Embora 

constituindo pontos minúsculos na imensidão geográfica e demográfica 

brasileira, estes cientistas não só têm propiciado aos povos indígenas a 

possibilidade de uma base segura no mundo urbano, como também se têm 

constituído em seus interlocutores e aliados fundamentais, quer no 

encaminhamento, quer na resolução de questões de ordem jurídica, política e 

social que lhes sejam pertinentes. 

É ainda na década de setenta que surgem os primeiros indícios de 

preocupação, por parte dos etnólogos brasileiros, com a educação escolar dos 

povos indígenas, questão que se revelaria uma faca de dois gumes72. Ou seja, não 

obstante a intenção fosse ajudá-los e apoiá-los face ao crescente contacto com a 

sociedade nacional envolvente, onde aprender a ler e contar se tornava uma 

ferramenta importante, e na qual os adultos indígenas eram os protagonistas mais 

directamente envolvidos, corria-se também o risco de provocar rupturas internas 

de grande impacto no equilibrio da vida social indígena. Os etnólogos foram os 

primeiros a se aperceber disso e desde então têm tido uma participação muito 

activa junto das várias entidades responsáveis pelos projectos educacionais 

destinados aos povos indígenas, inclusive junto ao governo brasileiro. 

Segundo Lopes da Silva, após a promulgação da Constituição de 

1988, onde está expresso o direito conquistado pelos povos indígenas a uma 

educação escolar que leve em conta as suas particularidades culturais e 

linguísticas, sucederam-se muitos eventos significativos no plano institucional. 

Em 1991, a educação escolar indígena deixa de ser atribuição da Fundação 

Nacional de Apoio ao Índio/FUNAI73 e passa a sê-lo do Ministério da 

Educação/MEC; em 1993, cria-se, no MEC, o Comitê de Educação Indígena, 

                                                 
72 Em Capacla (1995) pode ter-se uma panorâmica do tema, através de recensões de livros e  
teses mais significativos a respeito da Educação Escolar Indígena no Brasil, publicados desde 
1975. 
73  A FUNAI foi instituída pelo governo federal brasileiro em 1967, em substituição ao Serviço 
de Proteção aos Índios. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

112 

integrando representantes indígenas, organizações da sociedade civil e 

universidades, e publicam-se as Diretrizes para a Política Nacional de Educação 

Indígena; em 1996, surje uma nova Lei de Directrizes e Bases da Educação que 

inclui artigos específicos sobre educação escolar indígena; e em 1998, por 

iniciativa do MEC, é elaborado, e publicado, o Referencial Curricular Nacional 

para as Escolas Indígenas (Lopes da Silva 2001a:10)74. 

Todos estes avanços são o resultado de duas décadas de esforços e, 

apesar do tanto que ainda falta fazer, hoje, são visíveis as mudanças. Segundo 

Santos (1975), a situação presenciada no sul do Brasil no início da década de 

setenta, por exemplo, era assustadora: a educação escolar constituía prerrogativa 

da FUNAI, estava submetida às políticas governamentais do regime militar e não 

se adequava aos anseios desses povos, já que não estabelecia uma relação de 

sentido com as suas necessidades e expectativas. Funcionava de uma maneira 

impositiva, de fora para dentro, avassaladora, do que resultava um generalizado 

insucesso escolar. Por sua vez, a frustração gerava falta de interesse, tanto por 

parte dos adultos, como das crianças, provocando-lhes uma crescente opinião 

negativa sobre a sua própria capacidade para aprender. Santos delineia, então, um 

projecto educacional de  valorização e respeito aos povos indígenas e às suas 

culturas, no qual se incluiria o ensino bilingue, e cujo encaminhamento e 

efectivação deveriam ocorrer no âmbito das universidades federais e contar com 

a participação de técnicos e cientistas sociais. 

À época, esta proposta era absolutamente inédita e até mesmo a 

FUNAI se interessou pela sua viabilização. Os problemas para sua 

implementação, porém, eram muitos. Conforme Capacla (1995), a questão da 

educação bilingue levantada por Santos, e reforçada por Tsupal (1978) e Meliá 

(1979), que preconizava, abertamente, o respeito ao modo próprio de educar dos 

povos indígenas, o que deveria ser tomado em conta em qualquer programa 

educacional, entrava em contradição com projectos que a FUNAI e o Summer 
                                                 
74 Ver Legislação, em Anexo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

113 

Institute of Linguistics/SIL75 já estavam a desenvolver. Estes esforços acabaram 

por se mostrar mais eficazes ao se juntarem a outros, semelhantes (Assis 1981, 

Cabral et alli 1987, Lopes da Silva & Comissão Pró-Indio/SP 1981, Lopes da 

Silva 1987a), que aos poucos levaram às mudanças verificadas nas políticas da 

educação escolar indígena incluídas na Constituição de 1988, atrás referida, 

ponto crucial na reversão do processo. 

No conjunto de obras sobre educação escolar indígena vindas a 

público neste período, a referência específica à infância nestas sociedades surge 

num pequeno texto de Lopes da Silva (1987b:161-167), que integra um livro cujo 

objectivo é oferecer aos professores de ensino primário e secundário um 

referencial básico para poderem tratar a questão do índio nas suas escolas (Lopes 

da Silva 1987a).  Neste, a autora mostra os vários modos como as crianças se 

comportam e aprendem o que precisam saber para viver, e também quais os 

cuidados e atitudes que devem ser observados pelas instituições, e por todos nós, 

no sentido de garantir a essas crianças a possibilidade de continuar a viver em 

condições adequadas ao seu crescimento. Sendo um texto para ser usado nas 

escolas, de índios e não-índios, é cuidadosamente enfatizado o saber que é 

próprio a cada uma das sociedades indígenas, que é passado dos mais velhos para 

os mais novos, ao qual as crianças têm acesso, e que não depende da existência 

de uma instituição escolar igual à que nós temos76. Incluído num livro de grande 

divulgação dirigido a não-especialistas em Antropologia, este texto traz um 

conjunto de referências muito significativo quanto a alguns dos aspectos mais 

importantes da vida das crianças indígenas, ainda que tratados de modo muito 

simples, e eu o considero como a semente geradora de uma das vertentes mais 

recentes dos estudos de educação indígena, que adiante será mais explicitada. 

                                                 
75 O SIL é hoje chamado Sociedade Internacional de Linguística. 
76 Este texto, intitulado “O Espaço da Criança na Comunidade Indígena”, foi escrito em 
colaboração com Lúcia M.M.Andrade e Lux Vidal, para acompanhar um audiovisual com o  
mesmo nome, produzido pela Comissão Pró-Índio de São Paulo, no início dos anos oitenta. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

114 

Às conquistas da década de oitenta – direito de elaboração de 

curriculos escolares que levassem em conta as particularidades culturais de cada 

um dos povos, bem como da formação específica de professores indígenas que 

passassem a conduzir as escolas em suas próprias áreas – , sucederam-se alguns 

avanços nos planos institucional e das políticas educativas. Aumentou, também, a 

quantidade de estudos dedicados a questões educacionais, especialmente 

focalizando aspectos linguísticos e cognitivos, destacando-se também os estudos 

no âmbito das etnociências ou etno-conhecimento (Carrara 1997, Emiri & 

Monserrat 1989, Ferreira 1992 e 2002b, Giannini 1991 e 1994, Lopes da Silva e 

Ferreira 2001a, 2001b, Lopes da Silva e Grupioni 1995, Monte 1996, Tassinari 

2001, entre outros). Tudo isto é absolutamente necessário e indiscutivelmente 

positivo, e deve continuar a ser feito. Porém, e paradoxalmente, entramos no 

novo milénio sem que tenha aumentado, de maneira significativa, o 

conhecimento sobre as crianças das sociedades que são objecto desses estudos. 

Elas continuam escondidas ou dissimuladas por entre os métodos e programas 

educativos a elas destinados. 

Premilinarmente, e tendo presente que por mais exaustivo que seja 

o levantamento bibliográfico, este sempre terá lacunas e será, portanto, 

considerado em processo, a criança indígena enquanto categoria ontológica, na 

acepção  formulada por Chris Jenks (Jenks 1982) e compreendida segundo o 

paradigma proposto por James & Prout (1990a), passível de contribuição 

específica à recente antropologia da infância e de, assim, oferecer uma nova 

perspectiva de investigação quer à etnologia indígena, quer à antropologia da 

educação, só começa a ser trazida a público na virada para o novo século através 

dos trabalhos de Nunes (1999)77, Cohn (2000), e Lopes da Silva, Macedo & 

Nunes (2002). Por outro lado, verifica-se que não obstante esteja a evidenciar-se 

que um dos preferidos loci de estudo da sociabilidade infantil, ou possibilidade 

de abertura de um campo de investigação sobre a infância indígena brasileira, se 
                                                 
77 Ver Introdução, nota 3, breve resumo da dissertação de Mestrado, que elaborei e defendi na 
Universidade de São Paulo, em 1997, e sobre a sua contribuição para a área temática. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

115 

encontra nos domínios da educação escolar, não têm sido estes, portanto, os que 

até agora mais informações tenham produzido sobre a infância nas sociedades 

indígenas78. 

Na verdade, se aos exemplos pioneiros, isolados e espaçados que 

forneci até aqui, se acrescentar uma apreciação mais detida da literatura 

etnológica brasileira entre as décadas de setenta e noventa (inclusive), será 

possível verificar que as informações sobre as crianças indígenas se originam e 

enquadram, não tanto nos meandros das questões educacionais, mas sim, 

essencialmente, nos estudos sobre a formação do grupo doméstico e organização 

social79. Podemos dizer, portanto, que o conhecimento que dessas obras emerge 

sobre a infância está muito mais em sintonia com as investigações de Goody, 

Fortes e seus colegas, aos quais fiz referência no capítulo anterior, ou seja, no 

âmbito do processo de desenvolvimento do ciclo doméstico em seus múltiplos 

aspectos, do que com os processos psicológicos infantis tomados como 

determinantes do comportamento na adolescência e úteis à reflexão e acção 

pedagógicas, abordagens características da escola de Margaret Mead, à qual 

também fiz referência no capítulo acima mencionado.  

Esta atenção mais concentrada na bibliografia dos anos setenta, 

oitenta e noventa, com o intuito de tentar conseguir uma imagem de contornos 

mais precisos sobre a infância indígena no Brasil, deve-se sobretudo ao facto 

deste  período ter tido uma importância crucial na história do campo disciplinar. 

Foi no decorrer destas décadas que se produziu um conjunto de obras que 

representam o momento de consolidação, definitiva e irreversível, da pesquisa 

em etnologia indígena no Brasil, reconhecida, nacional e internacionalmente, por 

                                                 
78 Note-se que, nas sociedades urbanas, as crianças passam muito tempo nas escolas, em 
actividades curriculares ou de ocupação de tempos livres, ou em outro tipo de instituição 
associativa – desportiva ou artística –, que constituem locais onde se torna mais viável e 
acessível a condução da observação sobre a sua sociabilidade. 
79 Volto a ressaltar que estas informações não são recolhidas intencionalmente pelos autores 
mas, sim, que aparecem dispersas ao longo de dados etnográficos ou reflexões sobre os temas 
centrais das investigações que empreendem. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

116 

seus inúmeros desdobramentos e contribuições, quer metodológicas, quer 

teóricas80. Sem deixar de lado o estudo dos clássicos, aos poucos começa, então, 

a ser mais equilibrada a relação de influências teóricas entre as que vêem dos 

países europeus e dos Estados Unidos, e as que se produzem no Brasil, uma vez 

que nas universidades brasileiras as obras nacionais passam a constituir leituras 

obrigatórias na formação em antropologia e etnologia. 

Sendo assim, julgo que faça sentido e seja interessante proceder a 

uma sistematização e avaliação dos dados que a produção científica deste período 

oferece sobre as crianças das sociedades indígenas. Para isso, seleccionei aquelas 

que suponho sejam exemplos bem significativos, não pela maior ou menor 

extensão de informações que contenham, mas pelo seu potencial reflexivo sobre 

questões cruciais à argumentação em favor de uma antropologia da infância e, 

também, na medida em que possam indicar caminhos originais e profícuos para a 

investigação destes tópicos no âmbito dos estudos etnológicos brasileiros. 

Ademais, estas obras constituem um quadro de referências razoavelmente 

representativo no que refere às diferentes áreas indígenas no Brasil: Alto Xingu, 

Jê-Bororo, Yanomami, Tupi-Guarani e Norte da Amazónia. 

 

 

Dos anos setenta aos noventa 

Como teremos oportunidade de constactar, entre os trabalhos que 

em seguida comento, não existe uma troca de reflexões, nem a preocupação em 

subsidiar, teóricamente, uma nova epistemologia sobre a infância. Porém, não 

obstante o lugar secundário que estes dados ocupam, emergindo dispersos por 

entre os assuntos principais que os autores analisam, são muito ricos e revelam 

um  inegável potencial por explorar. Assim, mesmo constatando que são as 

pesquisas sobre a organização social e o ciclo de vida que mais nos falam sobre a 

                                                 
80 Ver nota 55, neste Capítulo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

117 

infância, a grande variedade que caracteriza as escassas informações disponíveis 

torna complicada a tarefa de agrupá-las em categorias de análise, nem que seja 

como recurso inicial e momentâneo de sistematização de dados. Os diferentes 

aspectos da vida do quotidiano, as classes e as categorias de idade, o corpo, as 

brincadeiras, a vivência das dimensões de tempo e espaço, as várias 

possibilidades de relação criança/adulto, as regras de parentesco, o processo de 

formação da Pessoa, a educação formal e a informal, a afectividade, o ritual e a 

cosmologia, são alguns dos tópicos identificados. Estes, contudo, 

interseccionam-se, constantemente, sendo as fronteiras entre eles muito fluídas e 

imprecisas, o que faz com que uma mesma informação possa ser referência útil 

em vários destes tópicos ao mesmo tempo. 

Encontrar um critério para apresentar ao leitor estas obras-exemplo 

e ressaltar a sua contribuição para os estudos sobre a infância, portanto, não foi 

nada fácil. Acabei por decidir encadeá-los de um plano mais geral para um mais 

específico, seguindo um percurso mais ou menos paralelo ao que se verificou nos 

estudos etnológicos desenvolvidos durante este período: primeiro surgem 

trabalhos que fornecem informações mais gerais sobre as sociedades indígenas, 

depois há o período aúreo das monografias que procuram decifrar a organização 

social destas sociedades, e, por fim, o foco de atenção concentra-se sobre 

assuntos mais específicos que despontam do conhecimento já acumulado sobre 

essas sociedades.    

Tenho a certeza de que existem outras possibilidades de leitura 

destas obras e de modos de as apresentar e que, provavelmente, estas 

possibilidades tenderão a aumentar na medida em que se tornar mais profusa a 

investigação sobre as crianças indígenas. Propositadamente, por razões expostas 

no capítulo anterior, evito a perspectiva dos clássicos estudos sobre socialização. 

Ao invés, procuro indicar algumas pistas que permitam estabelecer um diálogo à 

luz das preocupações que têm norteado o debate internacional através dos 

recentes estudos sociais sobre a infância. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

118 

Assim, começarei por apresentar a obra Índios do Brasil, de 1970, 

trabalho pioneiro de Julio Cezar Melatti nesta área de estudos, exactamente por 

ser muito abrangente e acessível para não especialistas, em razão mesmo do seu 

caráter de obra de divulgação (Melatti 1987). Elaborado com rigor quanto ao 

conteúdo e adequação quanto à linguagem, este livro já conta com inúmeras 

edições e visa atingir os professores do ensino básico e secundário, e os 

estudantes universitários. Extremamente bem conceituado no campo da 

Antropologia, significa um marco no panorama de publicações deste tipo, já que, 

até então, nada assim havia sido publicado. 

Em Índios do Brasil, onde o leitor encontra uma apreciação geral 

dos temas mais pesquisados no âmbito da Etnologia Indígena, as crianças são 

mencionadas brevemente na parte que discute as diversas formas que uma 

mesma relação de parentesco pode assumir em diferentes povos (1987:103-105). 

O autor faz referência à relação entre pai e filho, tabus e outras prescriçôes que 

rodeiam o nascimento e os primeiros anos de vida da criança, pretendendo alertar 

para o facto de que cada povo indígena tem a sua concepção de paternidade, 

podendo esta ser mais ou menos próxima à de outros povos, ou até mesmo à 

nossa. Ele quer também mostrar que a organização da vida doméstica acontece 

de modo específico em cada grupo, não obstante existam semelhanças entre 

determinados grupos, dando exemplos sobre a vida familiar dos meninos 

Xavante, Suruí e Krahô. São informações muito introdutórias, que 

didacticamente chamam a atenção para a existência concreta de particularidades 

no parentesco e na organização social que também envolvem as crianças, e que 

considero serem imprescindíveis nos estudos sobre sociabilidade infantil. A 

família, em suas múltiplas formas e expressões, continua a ser uma das 

categorias e locus de investigação nos actuais estudos sociais sobre a infância, e 

penso que a inclusão de uma análise comparativa intercultural pode permitir 

desdobramentos que as concepções hegemónicas europeias sobre o tema até 

recentemente não permitiam. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

119 

No Ano Internacional da Criança, a infância entre os índios Marubo 

foi tema de um artigo de Júlio e Delvair Melatti, num visível esforço para tornar 

a criança o principal personagem do texto (Melatti e Melatti 1979). O impacto 

que provoca, no entanto, é pequeno. Talvez porque a base etnográfica deste 

trabalho se constitua apenas de informações dispersas pelos seus cadernos de 

campo, uma vez que não foi efectuada nenhuma pesquisa especialmente 

destinada ao tema. Mesmo assim, estas informações possibilitaram-lhes a 

sistematização de um conhecimento básico sobre a infância Marubo, abrangendo 

quase todas as dimensões da vida dessa sociedade, o que confere, efectivamente, 

a presença da criança em todas as instância da vida social81. 

A grande parte dos dados etnográficos que Melatti & Melatti 

apresentam concentra-se em peculiaridades do comportamento da criança, de 

como gradualmente conquista espaço e autonomia, de como desenvolve as suas 

habilidades, de como participa na vida que em seu redor se põe em movimento 

dia após dia. Escapando das acepções mais comuns que na época atribuiam uma 

incompleta participação da criança na vida social, os autores mostram como essa 

participação é construída através de um processo educativo absolutamente 

informal: a amamentação, os alimentos que aos poucos são incluídos na sua 

dieta, os banhos de rio e os de infusão de ervas e raízes, o jeito de dormir ao 

abrigo do calor do fogo, a movimentação noturna do xamã, os cantos de cura, o 

contato com a textura das substâncias com que lhe pintam o corpo, a pressão das 

amarrações em seus braços, pulsos, tornozelos, os ornamentos, os instrumentos 

de trabalho e o que as pessoas vão fazendo, enfatizando a importância de todos 

estes elementos que, em geral, passam despercebidos (1979:293). 

                                                 
81 Este procedimento já foi seguido, ou recomendado, em outras situações. Martins (1993) 
exorta os pesquisadores a fazerem uma revisão dos seus materiais sobre outros assuntos, em 
busca de sinais da infância que antes lhes tivessem passado despercebidos ou sem relevância 
temática ou teórica. Em Lopes da Silva (2002) e Müller (2002) também acontece a recuperação 
de dados etnográficos antigos recolhidos pelas autoras, submetendo-os a uma nova análise 
teórica.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

120 

A limitação deste trabalho não se deve à sua dimensão de artigo e 

sim ao facto de, a cada momento os autores, buscando entender mais a respeito 

dessas crianças, se depararem com uma série de lacunas nas informações, com 

uma enorme falta de material comparativo, e sem apoio teórico. É constante o 

seu esforço para rever os dados existentes em busca de mais sinais reveladores, 

nem sempre com sucesso, ao tempo em que constactam a inegável importância 

no empreendimento de novas investigações. O alerta internacional dado em 1979 

tem sido difícil de se fazer escutar no âmbito dos estudos sobre a infância 

indígena brasileira e as lacunas ainda permanecem, o que considero 

surpreendente uma vez que há uma enorme riqueza contida nas informações 

dispersas, tal como veremos nas apreciações que se seguem. 

A família, que nos estudos etnológicos no Brasil tem sido mais 

comumente apreendida como incluída no grupo ou unidade doméstica, por 

geralmente contemplar um núcleo de parentesco alargado, ocupa uma posição 

central nos estudos que tiveram como objectivo desvendar a organização social 

das sociedades indígenas, não obstante as diversas maneiras de abordagem do 

tema82. Assim, uma das primeiras monografias a surgir é resultado das pesquisas 

que David Maybury-Lewis empreende, desde 1958, entre os Xavante. Traduzida 

em 1984 para o português, este livro tornou-se uma referência obrigatória nos 

estudos de etnologia no Brasil. As referências à vida das crianças na sociedade 

Xavante são incluídas no capítulo que descreve o grupo doméstico e percorre 

aspectos como a concepção, o nascimento, os tabus relacionados com o parto, ao 

que se segue uma parte dedicada à infância, outra ao casamento, algumas páginas 

sobre o divórcio e, por fim, comentários conclusivos sobre o grupo doméstico 

(1984:122-119). 

A classificação destes aspectos, segundo explicação do autor, 

cumpre nesta obra um papel instrumental necessário para que o modelo 

                                                 
82 O grupo doméstico abrange todos os co-residentes que componham a teia de relações sociais 
da unidade investigada. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

121 

estruturalista utilizado, baseado no ritual e no facciosismo, se torne 

compreensível. A sua intenção não é explicar a sociedade Xavante partindo da 

engrenagem que constitui o grupo doméstico, tampouco analisar os fundamentos 

ou processos de socialização das crianças. A atenção ao quotiano na aldeia e à 

movimentação das crianças, porém, permite-lhe observar que 

“há pouco que elas não possam fazer e nada que elas 
tenham que aprender, ou melhor, nada que os adultos 
estejam ansiosos para lhes ensinar” (Maybury-Lewis 
1984:113). 

À primeira vista parece uma enorme contradição, inclusive se 

considerarmos que, precocemente, os meninos e meninas conseguem ter 

autonomia de sobrevivência e demonstram possuir um bom domínio de práticas e 

habilidades próprias ao jeito Xavante de viver. Penso, porém, que nesta atitude 

compartilhada por adultos e crianças está o cerne de uma forma peculiar de 

existência societária, elaborada de modo estreitamente relacionado com o sistema 

de construção e transmissão de saberes, sem os quais o indivíduo não consegue 

se identificar como pertencente a determinado grupo. Em relação intrínseca com 

este processo, actuando como um mecanismo produtor de sinergia, estaria a 

extrema permissividade com que as crianças circulam pela aldeia, aspecto este 

descrito por Maybury-Lewis, observado por Lopes da Silva e outros autores na 

década de oitenta, e por mim na de noventa. A persistência de comportamentos 

tão marcantes no que refere à circulação de conhecimento, não obstante as 

transformações ocorridas, indica estarmos em presença de factores cruciais e 

imprescindíveis à elaboração de projectos de educação escolar para os Xavante. 

Maybury-Lewis refere-se, ainda, à onipresença das crianças na 

aldeia, à sua atenção ao que todos fazem e a tudo o que acontece, e às suas 

atividades lúdicas. A sua referência às brincadeiras, onde há uma forte enfâse nas 

que as crianças fazem reproduzindo actividades praticadas pelos adultos, propicia 

mais uma oportunidade de problematizar algumas questões. Será que podemos 

aplicar às crianças indígenas o mesmo conceito de brincar que aplicamos às 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

122 

crianças na nossa sociedade? Será que os índios Xavante consideram brincadeira 

um menino ir para o rio e tentar pescar, imitando o seu pai? Estará brincando ou 

imitando a mãe a menina que volta da roça com sua cestinha cheia de mandioca? 

E aqueles que brincam de casinha e ao mesmo tempo tomam conta dos irmãos de 

colo, e ainda  brincam de socar o arroz que vai servir, de verdade, para a refeição 

do dia? Ou isso será trabalho? O que, afinal, brincar significa para os Xavante? É 

imitar os adultos? É trabalhar, o que é? Que expectativas, conscientes ou 

inconscientes, estão contidas nos conceitos de brincar e/ou imitar e/ou trabalhar, 

tanto para as crianças, como para os adultos? Os Xavante referem-se aos rituais e 

cerimônias como sendo “as nossas brincadeiras”83.  

Os comentários de Maybury-Lewis sobre a infância terminam com 

a descrição de alguns episódios de provocação jocosa mútua entre as crianças e 

os meninos iniciandos à vida adulta, visando nada mais do que a afirmação de 

diferentes status. Segundo o pesquisador, referindo-se apenas aos meninos, há 

um momento preciso em que a criança deixa de ser socialmente considerada 

como tal, e isto acontece quando é formalmente conduzida à casa dos solteiros, 

formando-se, assim, uma nova classe de idade84. Este é mais um aspecto que 

pode ter múltiplos desdobramentos, não só na análise da concepção Xavante 

sobre a infância, como também na discussão sobre o papel social da criança. 

Vimos já que, para muitos antropólogos, a criança não tem, ou, pelo menos, não 

exerce um papel social pleno, e por isso é considerada como um ser incompleto. 

Para Maybury-Lewis não parece que assim seja, embora ele afirme, 

ambiguamente, que as crianças formam uma classe indiferenciada, onde não são 

                                                 
83 Os índios Kiriri, estabelecidos na porção norte do Estado da Bahia, Brasil, referem ao ritual 
Toré – ritual de possessão, público, no decorrer do qual os ‘encantos’ ou ‘encantados’ se 
manifestam – como uma brincadeira, parecendo distinguí-lo do ritual secreto sugestivamente 
denominado ‘particular’ (Nascimento 1994). Igualmente como uma brincadeira é o Toré  referido 
pelos índios Tremembé, no Estado do Ceará, nordeste brasileiro, entre os quais esse ritual também 
opera como demarcador de identidade étnica (Oliveira Jr. 1998). 
84 Ver na Parte II, Cap. 1, sobre as categorias de idade entre os Xavante, incluindo-se os 
pequenos ciclos da infância. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

123 

mais do que “potencial social” (1984:155), afirmação que questiono neste e em 

trabalho anterior (Nunes 1999). 

 Note-se que prevalece uma imensa dificuldade em distinguir se é 

do antropólogo ou dos povos indígenas estudados, a percepção sobre a existência 

ou não de papéis sociais na infância. Isto deve-se ao facto de não haver, à priori, 

uma preocupação de investigação que explore estes aspectos. A ambiguidade que 

podemos identificar nestas observações de Maybury-Lewis, à semelhança de 

outros autores que já foram aqui reportados, é uma ambiguidade que cresce entre 

a observação de senso comum e uma etnografia fugaz sobre o tema, que não é 

submetida à análise teórica. Ademais, para se proceder a uma análise teórica 

consistente, é preciso muito mais dados etnográficos do que aqueles  geralmente 

disponibilizados. O resgate de dados pontuais e ocasionais, no entanto, se 

pensados à luz de um referencial teórico que possibilite aprofundar as questões 

por estes afloradas, pode ser um excelente ponto de partida para investigar e 

reflectir sobre a infância nestas sociedades. 

Rico em detalhes sobre o dia a dia das crianças é o trabalho de 

Thomas Gregor sobre os índios Mehináku, localizados no Parque Indígena do 

Xingu. Mas como o seu objectivo é elaborar uma monografia sobre os Mehináku, 

ficaram sem tratamento mais profundo os perspicazes dados etnográficos que 

apresenta sobre a infância. Estes servem, contudo, de excelente base de partida 

para muitas releituras e futuras pesquisas de campo sobre o tema. Ao contrário de 

Maybury-Lewis, a óptica de Gregor é mesmo a da vida cotidiana, surpreendendo-

nos com a preferência por um leque de categorias etnográficas pouco usuais: é 

através da fofoca, do roubo, das saudações e despedidas, privacidade e relações 

extraconjugais que o autor oferece uma compreensão sobre a organização social 

do grupo. Assim, a criança também emerge fora dos habituais limites do grupo 

doméstico ou do ciclo de vida dos indivíduos (Gregor 1977:108-116). As suas 

observações sobre a actividade lúdica infantil são mais sofisticadas do que as de 

Maybury-Lewis, e só não as leva mais longe porque, entre outras possíveis 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

124 

razões, esse não é o seu objectivo. De qualquer modo, são particularmente 

estimulantes ao diálogo com o que eu mesma tenho registado entre os vários 

grupos de crianças que tenho estudado, e estão em sintonia com a importância 

que também eu atribuo aos jogos e brincadeiras.  

Gregor descreve, por exemplo, os diferentes espaços e materiais 

usados pelas crianças para suas brincadeiras, desde a praça central da aldeia até 

aos recantos escondidos em plena mata; desde o topo das árvores ao 

entroncamento de caminhos; desde as pernas de pau que constróem até a argila 

que se encontra na beira dos rios; desde a vontade de terem audiência para 

mostrar uma habilidade à necessidade de isolamento individual ou em pequenos 

bandos. Julgo que estas observações reflectem, por parte das crianças, uma 

apreensão das esferas do público e do privado, em seus inúmeros 

desdobramentos, dimensões estas tão intensamente vividas por todos os 

indivíduos da comunidade. Reflectem também a conquista de autonomia e o 

desvendar de um saber sobre percursos, vivências, tempos, espaços, emoções, 

trocas, pessoas. Permitem, ainda, descobrir o manejo do meio ambiente e de toda 

a teia de relações que envolve as pessoas da aldeia. Mais do que isto, através de 

seu corpo, de suas criações, do exercício de todos os sentidos, a criança vai 

descobrindo as suas habilidades e potencialidades, e o seu lugar na vida 

Mehináku. Mas, certamente por falta de referências teóricas que o desafiassem, 

Gregor não submete estas observações a uma avaliação mais profícua. 

O mesmo se repete em algumas outras situações. É o caso da 

exploração exaustiva que as crianças fazem de um pedaço de cordel, com o qual 

inventam um sem fim de camas de gato, utilizando mãos, pés, dentes... (Gregor 

1977:110). Ao compará-las com as crianças americanas, o autor diz que as 

crianças Mehináku as ultrapassam na rapidez e destreza das invenções, pois têm 

a vantagem de usar todas essas outras partes do corpo. Creio que o seu 

argumento se baseia na agilidade física que supostamente as crianças indígenas 

teriam, por oposição às que crescem em áreas urbanas. Mas esta explicação é 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

125 

frágil. Recorrer a várias partes do corpo para incrementar as possibilidades de 

uma simples brincadeira é possível para qualquer criança em qualquer parte do 

mundo, desde que não seja impedida disso. Se o fazem ou não, depende, 

efectivamente, de outros fatores, individuais ou coletivos, tais como a relação 

com o próprio corpo, com os recursos disponíveis, lúdicos ou não, e ainda com o 

hábito de os aproveitar ao máximo ou de os descartar rapidamente, seja um 

animal caçado pelo pai, seja uma simples cordinha achada no caminho.  

O carácter cíclico de algumas brincadeiras que aparecem e 

desaparecem do cenário da aldeia ao longo do ano, é explicado por Gregor como 

modas que vão e vêm, iniciadas pelos mais velhos e seguidas pelos mais novos, 

até que se cumpra um determinado estágio de aprendizado (1977:111). Sem 

deixar de ter razão quanto ao processo cognitivo que se renova de cada vez que a 

brincadeira aparece, o autor não nos diz nada sobre o seu misterioso vai e vem, 

sobre sua seqüência, sobre o que mobiliza as crianças em termos de 

desenvolvimento motor, de socialização, de vivência de tempo e espaço, de 

compreensão da relação intrínseca com outros ciclos igualmente experimentados 

no decorrer do ano. A ciclicidade das brincadeiras tem sido um dado recorrente 

nos estudos sobre lúdico infantil e eu mesma a constatei em vários contextos 

etnográficos85. A vivência de tempo e espaço também tem sido um aspecto muito 

presente nos estudos sociais recentes sobre a infância, cuja reflexão teórica se 

alimenta, essencialmente, de material recolhido em áreas urbanas. Exemplos 

retirados da infância nas sociedades indígenas certamente estimularão o debate e 

a revelação de nuances ainda não exploradas.   

Do ponto de vista teórico, o aspecto mais problemático neste texto 

de Gregor surge quando ete tenta analisar, proporcionalmente, a complexidade 

que existe entre os jogos que as crianças fazem e os mecanismos societários. 

Ainda longe dos avanços teóricos dos anos oitenta/noventa e por certo 

influenciado pela dicotomia que classificava como ‘simples’ as sociedades 
                                                 
85 Ver Nunes 1999, cap. 4. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

126 

indígenas, e como ‘complexa’ a nossa, ele compara as brincadeiras ´simples´ das 

crianças Mehináku com um ‘complexo’ jogo de baseball (1977:111). O modo 

como o faz deixa no ar uma série de dúvidas. Serão as crianças Mehináku 

incapazes de entender e realizar algo que se assemelhe a esse jogo, em 

complexidade de regras e posições? Estudos sobre os processos e mecanismos 

cognitivos já mostraram que não existe esse tipo de limitação (Pelissier 1991). 

Problemas podem advir de distúrbios psíquicos, mentais, emocionais ou físicos, 

mas não devido a uma espécie de hierarquia de habilidades que prevaleceria entre 

diferentes culturas. Observações não suficientemente explicitadas, como esta, 

podem ensejar e alimentar uma série de preconceitos e de atitudes equivocadas 

quanto às reais e múltiplas potencialidades dos indivíduos que pertencem a 

sociedades indígenas, ou a qualquer uma que não seja considerada como 

´complexa´. 

Uma análise mais detida é a que faz este pesquisador quanto aos 

jogos que as crianças encenam, em réplicas fiéis e contundentes, de aspectos da 

vida social Mehináku (Gregor 1977:112). Estes jogos reproduzem cenas públicas 

ou privadas, momentos marcantes do ciclo de vida dos indivíduos, e também os 

vários papéis que estes são chamados a desempenhar na vida familiar e na da 

comunidade. As crianças também representam aquilo que, em princípio, não 

deveriam aprender a fazer, e que são alguns dos aspectos escondidos da conduta 

dos adultos Mehináku. Note-se que, não obstante sejam comportamentos 

cuidadosamente dissimulados pelos que os praticam, são do inteiro conhecimento 

das crianças. 

Esses dados permitem acompanhar, com algum rigor, a relação que 

Gregor estabelece entre os tipos de atividades que as crianças desenvolvem, os 

locais, momentos e circunstâncias em que ocorrem, os comportamentos, emoções 

e aprendizados que envolvem, e a sua aproximação ao mundo adulto da 

comunidade. Aqui, Gregor supera as apreciações óbvias e apresenta-nos, através 

dos jogos e das brincadeiras das crianças, a possibilidade de uma nova 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

127 

perspectiva de leitura da sociedade Mehináku. Escapam-lhe, ainda, o simbolismo 

e a subjetividade que permeiam toda essa movimentação infantil e a reacção que 

provocam nos adultos ao se saberem retratados, bem como a das próprias 

crianças ao se sentirem por eles descobertas durante qualquer uma dessas 

fantásticas encenações. De qualquer modo, para além das contribuições pontuais 

mencionadas, o conjunto de observações que Gregor apresenta constitui um 

material etnográfico muito interessante para o exercício comparativo implícito 

aos estudos internacionais que se dedicam ao tema. 

No mesmo ano em que é publicado o livro sobre os Mehináku, 

vêem também a público os resultados iniciais da pesquisa de Lux Vidal sobre a 

sociedade Kaiapó-Xikrin. Morte e Vida de uma Sociedade Indígena Brasileira 

(1977) é a primeira monografia escrita sobre essa sociedade e, à semelhança dos 

trabalhos de Maybury-Lewis e de Gregor acima comentados, também tem a 

intenção de apresentá-la como um todo, de decifrar os meandros da sua 

organização social. A autora faz bastantes referências às crianças, deixando 

perceber, nitidamente, o quanto estas participam de toda a vida social do grupo, 

aparecendo a todo o momento por entre os assuntos analisados. Tal como, 

normalmente, as crianças estão: pelo meio de tudo e de todos. A parte que 

concentra mais informações é a classificação das categorias de idade (Vidal 

1977:102-105). A autora menciona as relações da criança com a mãe e com o 

pai, e a sua integração no grupo doméstico que se estende a tias, tios, avós, avôs 

e primos. Caberia, contudo, aprofundar as peculiaridades de cada um desses 

vínculos, especialmente como a criança as vai percebendo, identificando e 

incorporando no seu modo de estar com todas essas pessoas. 

A sua descrição sugere a existência de relações de grande ternura e 

cuidados dos adultos para com as crianças, aliás, um dado recorrente na leitura de 

monografias sobre povos indígenas no Brasil. A título de exemplo, em outro 

trabalho, que integra o livro Grafismo Indígena (Vidal 1992:146), a autora 

demonstra como as muitas horas diárias dedicadas à pintura corporal 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

128 

demonstram uma estreita relação afectuosa entre a mãe e os filhos e filhas. É no 

corpo dos filhos que a mãe kaiapó exercita longamente a arte e a técnica da 

pintura, numa profusão de emoções estéticas aliadas à comunhão de um processo 

de aprendizado, à manifestação de afeto, à expressão de regras de organização 

social, de momentos rituais, de particularidades culturais. As fotografias que 

acompanham o texto citado deixam bastante evidente o quanto é prazeroso, para 

mães e crianças, o momento de entrega a essa prática86.  

A pintura corporal pode ainda ser considerada como linguagem e 

expressão simbólicas, como um sistema de comunicação visual que ordena e 

classifica a realidade, actuando também como importante instrumento de 

cognição (Müller 1976:XIV-XV). Segundo Regina Müller, os Xavante usam 

também a pintura e os ornamentos em momentos da vida não-quotidiana, ou seja, 

em cerimônias e rituais, e em situações especiais da vida do indivíduo (em 

processos de cura, por exemplo) ou do grupo (em manifestações de cunho 

político perante órgãos representantes do governo nacional, por exemplo), o que 

é uma das explicações para o facto da pintura e dos ornamentos serem muito 

mais utilizados pelos homens, na sua actuação pública, do que pelas mulheres, 

que actuam essencialmente na esfera doméstica87. 

Neste trabalho de Müller, a presença das crianças é muito fugaz, e 

ela apenas se refere a alguns meninos que ficam junto dos iniciandos que 

participam nos ritos de preparação para o ritual de iniciação masculina. De 

qualquer modo, se a autora afirma que a pintura e a ornamentação corporais, 

entre outras coisas, funcionam como códigos de comunicação e são um 

                                                 
86 Só para citar mais um exemplo, Lévi-Strauss (1981:277-279) faz uma referência emocionada 
à ternura devotada pelos adultos às crianças Nambikwara. 
87 Para as mulheres, o casamento e a nominação constituem as duas situações rituais em que 
participam activa e directamente, fazendo uso de pintura e ornamentos corporais. Existem 
momentos rituais masculinos em que as mulheres têm uma participação secundária, como no 
ritual de preparação para o Wai’a, ritual de iniciação masculina, por exemplo, onde nem a 
pintura nem os ornamentos parecem ser importantes (ver Müller 1976:137). Para mais 
informações sobre as mensagens visuais da ornamentação usada pelos Xavante, ver Müller 
(1992). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

129 

importante instrumento no processo cognitivo, certamente elas contribuem para a 

formação das categorias perceptivas das crianças, ainda que estas, muitas vezes,  

apenas observem, à distância, os contextos rituais. O que é sugerido, portanto,  é 

que os rituais são momentos privilegiados de transmissão formalizada de saber. 

Muito embora eu nunca tenha presenciado nenhum dos grandes rituais Xavante, 

eu pude observar a participação das crianças em momentos cerimoniais de menor 

envergadura, como na corrida de tora e nas danças que se lhe seguem, e suponho 

que não estejam fora desse dinâmico processo de construção de conhecimento. 

Cabe investigar como essa participação acontece, como esse saber vai sendo 

captado e decodificado pelas crianças, antes de chegar às etapas mais formais do 

ritual de iniciação à vida adulta. 

Mas, voltando ao texto de Vidal, ainda em relação aos cuidados 

para com as crianças, a autora chama a atenção para um aspecto raramente 

comentado. Sugere que os comportamentos e atitudes adultas que procuram o 

bem-estar das crianças variam de acordo com a harmonia que exista no 

relacionamento entre os pais da criança. Quando pensamos em sociedades 

indígenas, é comum imaginarmos a criança entregue aos cuidados das várias 

pessoas que compõem o grupo doméstico e dificilmente nos interrogamos a 

respeito de quanto ela pode ser afetada pelo tipo de relação que existe entre sua 

mãe e seu pai. Lux Vidal destaca ainda a grande permissividade com que a 

criança circula por toda a aldeia e se relaciona com todos os adultos, até que 

comece a ser também abrangida pelo sistema de restrições que permeia a 

organização social do grupo, e o papel de mensageiro que lhe é atribuído por 

serem quase inexistentes os lugares a ela vedados. É interessante notar que este 

parece ser um recurso presente na maioria das sociedades indígenas, que permite 

à criança adquirir, informalmente, um conhecimento concreto de toda a teia de 

relações sociais onde está inserida. Estudar o mapeamento de espaços e relações 

comunitárias, tal como as crianças os percebem e vivem, sem dúvida traria novos 

dados sobre construção e transmissão de saberes, e forneceria também novos 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

130 

recursos de análise quanto à vivência indirecta dos indivíduos, uns com os 

outros, dentro dessa sociedade. 

A abundante produção científica dos anos setenta possibilitou o 

refinamento e aprofundamento da investigação etnológica. Identificar categorias 

de pensamento próprias dos povos indígenas, de modo a entender a concepção 

que fazem de si e de sua própria sociedade, significa reconhecer a existência de 

uma base que permita avançar para além dos estudos sobre organização social. É 

o que demonstra Aracy Lopes da Silva em Nomes e Amigos: da prática Xavante 

a uma reflexão sobre os Jê (Lopes da Silva 1986), ao sistematizar duas práticas 

sociais Xavante, a saber, a nominação e a relação do i-amõ, traduzida para ‘o 

meu outro’, identificando-as na comparação com os outros grupos classificados 

linguísticamente como Jê. 

Entre essas várias categorias de pensamento que se expressam nas 

práticas sociais está o que, para os Xavante, significa ser criança ou adulto, o que 

nos remete, de imediato, ao processo de construção do indivíduo e da Pessoa, 

segundo a sua própria concepção. Deste modo, o estudo do universo infantil e da 

sociabilidade a ele inerente, não só poderá desvendar um novo caminho ou uma 

nova perspectiva de entendimento da sociedade Xavante como um todo, como 

também poderá proporcionar uma avaliação peculiar da dinâmica com que essa 

sociedade tem enfrentado o desafio dos aprendizados que nas últimas décadas 

são suscitados do seu exterior. 

Neste trabalho de Lopes da Silva, os dados sobre as crianças 

emergem mais intensamente ao serem sistematizadas as categorias de idade 

masculina e feminina, ou seja, ao serem delineadas as fases do ciclo de vida do 

indivíduo e o sistema de nominação que o acompanha. As referências concernem 

ao processo de atribuição de nome às crianças: como surge, em que momento e 

através de quem (quais as preferências nas relações de parentesco). Segundo a 

autora, o nome expressa o desempenho do indivíduo enquanto ser social. Não ter 

nome significa estar de fora desse esquema. É o que acontece com os bebês e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

131 

com os muito velhos, os primeiros porque ainda não têm desempenho social 

determinado (situação que parece corroborar as outras situações anteriormente 

referidas), e os últimos porque já o cumpriram e estão se retirando. Porém, vale 

notar que a atribuição do nome à criança pode ocorrer tanto quando esta tem 

apenas oito ou nove meses, como quando já tem dois ou três anos de idade, ou 

até mesmo depois disso (1986:68). 

Estas informações são, no entanto, diferentes das que Maybury-

Lewis disponibilizou na década anterior (1984). Os dados que reuni sobre este 

assunto não conseguem, ainda, dar consistência a esta discussão:  a maior parte 

das informações que disponho dizem que o nome a atribuir deve ser sonhado, 

mas são difusas no que concerne a por quem deve ser sonhado e por quem deve 

ser formalmente atribuído, requerendo investigação adicional o facto de muitos 

dos nomes atribuídos às crianças serem os nomes dos avós ou de ancestrais mais 

distantes88. O que determina a proveniência do nome, o momento e o autor da  

atribuição são, igualmente, dados que carecem de informação mais detida e 

detalhada, permanecendo, assim, como excelente possibilidade de investigação 

em aberto. 

A relação que existe entre esta prática – a da atribuição de nomes – 

e o seu significado na ordenação social e cosmológica Xavante, tem vários 

desdobramentos ao longo do ciclo de vida. Quando o indivíduo de sexo 

masculino é wapté (fase liminar de preparação específica para o ritual de 

iniciação à vida adulta), embora tenha nome pessoal, é o nome coletivo que lhe é 

atribuído (o que parece significar que ele é absolutamente tributário do coletivo, 

que fica em suspensão a personalidade individual). E quando ele atinge o 

                                                 
88 O sonho, para os Xavante, é uma actividade masculina e, por isso, tanto sonhar os nomes 
quanto a sua atribuição são igualmente prerrogativas dos homens. Há registro, no entanto, de 
nomes sonhados por mulheres (Lopes da Silva 1986). Este tema deverá, sem dúvida, render 
interessantes análises sobre questões de género, pensadas conjuntamente com outros aspectos 
que ajudem a compreender as alterações recentes dos papéis femininos e masculinos entre este 
povo indígena. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

132 

extremo da velhice89 (outra fase liminar), tendo recebido já vários nomes, 

também nenhum é usado.  

Para Lopes da Silva, o nome pessoal dos wapté é como uma 

extensão do que tinham em criança e são os nomes dos cargos cerimoniais que 

introduzem alguma diferença. Mas nem todos os meninos são investidos nesses 

cargos. Seria importante explorar um pouco mais que tipo de consequência o 

facto de nem todos os meninos receberem cargos cerimoniais, pode acarretar à 

convivência entre eles, pois a diferença não é só em relação ao status anterior, 

mas também entre os que têm a possibilidade de ter essa diferença reconhecida e 

os que não a têm. Refiro-me a determinadas funções de liderança ritualizada, 

herdadas como prerrogativa dos grupos de descendência, e a como essa 

distribuição de cargos é administrada emocionalmente dentro do grupo, e por 

cada indivíduo. 

A nominação feminina passa por outro processo, havendo apenas 

dois nomes ao longo da vida: quando criança e quando se torna adulta, após o 

ritual de iniciação paralelo ao masculino. Porém, não é a atribuição do nome que 

confere maturidade à mulher e sim as etapas do ciclo de vida, de crescimento 

biológico, aliadas às mudanças de categoria de idade. Note-se, com curiosidade, 

que tanto para o homem como para a mulher, a maturidade vem com o 

                                                 
89 Ser considerado ‘velho(a)’ entre os Xavante – ipredu –, quer para as mulheres, quer para os 
homens, do ponto de vista do ciclo de vida, significa que já são mães e pais de vários filhos e 
filhas, e que estes, por sua vez, também já iniciaram a sua descendência. Ser ‘avó’ com cerca de 
trinta anos acontece com certa frequência, pois as mulheres casam ainda muito jovens e 
começam logo a ter filhos. Há, no entanto, uma categoria etária posterior – ipredu´rada – , 
masculina e feminina, que os Xavante traduziram, por minha solicitação, como sendo ‘ancião’ 
ou ‘um velho mais idoso’, que geralmente identifica a geração dos pais e mães dos ipredu. Estes 
‘anciãos e anciãs’ são aqueles a quem, actualmente, se atribui a posse dos conhecimentos 
Xavante mais antigos, são aqueles que viveram uma ‘vida tradicional’, isto é, que nasceram e 
cresceram ainda vivendo no mato, e que devem ter passado pelo ritual de iniciação antes do 
contacto com as missões religiosas ou as frentes de expansão nacional. Os anciãos que conheci 
nas aldeias onde pesquisei, eram pessoas activas e trabalhavam muito. O extremo da velhice 
como fase liminar, a rigor, ainda não foi estudado. De qualquer modo, percebe-se que perante a 
diminuição ou restrição das habilidades e capacidades físicas, há um movimento de afastamento 
da vida social. Ver Glossário de termos Xavante. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

133 

nascimento de filhos, embora sejam formalmente considerados adultos após as 

cerimônias de iniciação e/ou casamento.  

Este trabalho de Lopes da Silva alerta-me, em especial, para o que 

ocorre nos pequenos ciclos da infância, para as relações que se estabelecem, 

inclusive, ao nível societário, e que constituem o embrião do que acontecerá nos 

anos subsequentes. A percepção que as crianças têm disso, como a elaboram e 

expressam em suas conversas, brincadeiras, comportamentos, parecem-me de 

vital relevância para a compreensão, por exemplo, dos mecanismos informais de 

transmissão e recepção do saber próprios da sociedade Xavante. 

Como se está a tornar cada vez mais evidente, é impossível 

prescindir de um entendimento sobre a cosmologia de cada um desses povos para 

se poder entender sinais que, à primeira vista, parecem tão óbvios e claros no 

quotidiano e nas teias de parentesco e de organização social. Neste contexto, é 

também possível encontrar dados significativos, ainda que em geral 

despercebidos, sobre a infância. Por exemplo, a Eduardo Viveiros de Castro, em 

Araweté: os deuses canibais, o que as crianças Araweté fazem, observadas nos 

vários espaços da aldeia, desperta-lhe pouca atenção, e assim descreve-as: 

“Meninos e meninas correm, dançam e brincam pela aldeia, juntando-se aqui, 

dispersando-se acolá” (1986:290). Na verdade, não é o quotidiano dos Araweté 

que interessa diretamente ao autor, e sim o estudo da cosmologia deste povo 

Tupi-Guarani. É desvendando este universo que ele se aproxima do que acontece 

entre as pessoas, das relações que entre estas se estabelecem, seus ritmos e 

estruturação social, e é também segundo esta perspectiva de análise que as 

crianças são apreendidas e mencionadas. Mas a maior parte das informações 

sobre elas são, inicialmente, pertinentes ao ciclo de vida do indivíduo e da 

construção da pessoa Araweté, ou seja, as crianças participam e são importantes 

nestes processos. É esta relevante participação que é extensamente comentada 

pelo autor, revelando o seu lugar e papel na cosmologia e na reprodução da 

sociedade Araweté. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

134 

Tal como os outros povos indígenas, os Araweté também gostam de 

suas crianças, têm orgulho delas e as mimam bastante, dedicando-lhes muitos 

cuidados (Viveiros de Castro 1986:451). Desde a sua concepção e até atingir 

autonomia, lá pelos 8 a 10 anos, a criança passa por diversas fases de 

crescimento que implicam em restrições de várias ordens para os pais e para si 

mesma, que, se não observadas, colocam em risco as suas vidas. Estas diferentes 

fases, que para os Araweté significam amadurecimento e passagem gradual para 

a vida adulta, de acordo com o autor, escapam, de modo muito visível, ao que é 

considerado criança entre os ocidentais. Por exemplo, a “humanidade da criança” 

só se manifesta quando ela demonstra “ter consciência”, ou seja, quando começa 

a conseguir responder a estímulos lingüísticos antes da fala propriamente dita, 

por exemplo, quando começa a sorrir90. Antes disso, se morrer, nem os pais a 

choram. O processo de fixação da alma no corpo da criança é demorado e 

depende da observação de rigorosos comportamentos referentes à alimentação e à 

actividade sexual por parte dos pais, principalmente até ela atingir, 

aproximadamente, os quatro anos de idade. Até então, a criança é muito 

vulnerável, leve, e a sua alma pode desprender-se facilmente de seu corpo. 

Intervenções xamanísticas frequentes ajudam a protegê-la, ajudam ao 

“fechamento do corpo”, e vão libertando gradualmente os pais das restrições a 

que se submetem (1986:438-450). Por outro lado, no caso das meninas, já a partir 

dos sete anos elas podem ser entregues a homens mais velhos que vão iniciá-las à 

sexualidade, através de um processo de preparação e de “fabricação do corpo” da 

mulher (1986:455-456). 

Todas essas informações provenientes do universo cosmológico são 

cruciais para se tentar entender o que efetivamente acontece no dia a dia das 

crianças na aldeia, nas casas, com as pessoas, consigo mesmas. Mas esse estudo 

continua por ser feito e não sabemos detalhes da vida das crianças no decorrer 

das distintas fases de crescimento, como se comportam, o que fazem, como se 

                                                 
90 O que revela o quanto as sociedades são humanocêntricas. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

135 

sentem, que expectativas mantêm, como interagem com os pais, com as demais 

pessoas que cuidam delas, com as que as iniciam à vida adulta, com as outras 

crianças mais  novas ou mais velhas. Estes detalhes ajudariam, por sua vez, à 

compreensão da cosmologia. Ligar os dois universos parece-me um desafio 

fantástico para o pesquisador que, a partir daqui, quiser prosseguir com uma 

pesquisa centrada nas crianças e no entendimento que estas têm do mundo. A 

própria definição cosmológica que os Araweté dão a si mesmos enquanto seres 

viventes, a de crianças, seres que ainda não sabem nada, que existem há pouco 

tempo, contraposta à sua definição dos deuses como sendo adultos, pode ser 

considerada como um instigante começo (Viveiros de Castro 1986:190, 347, 515 

e 521).  

Sylvia Caiuby Novaes, em Mulheres, Homens e Heróis: dinâmica e 

permanência através do cotidiano da vida Bororo, reúne algumas observações 

muito interessantes quanto à presença, ou  ausência, de crianças em estudos de 

Etnologia. De saída, a autora afirma “aprendi a chegar aos adultos através das 

crianças” (Novaes 1986:26). Geralmente é assim, só que não nos apercebemos 

disso, ou não o valorizamos. Por que será? Em outro momento do texto 

(1986:164), Novaes volta a tocar num aspecto fundamental que pode fornecer 

pistas para o mistério da presença fugaz das crianças em textos monográficos. 

Segundo a autora, referindo-se às demais pesquisas realizadas sobre os Bororo, é 

possível verificar que estas possuem uma ênfase marcante na observação da 

esfera de actuação masculina. Diz, ainda, que a recorrência desta perspectiva 

permite uma análise essencialmente voltada para a esfera pública e jurídica, que 

reflecte e revela a formalidade e ritualidade da vida Bororo mas que dificilmente 

consegue adentrar ou seguir os meandros da sua vivência familiar. Não há, por 

exemplo, referências etnográficas ao que muda no quotidiano dos homens 

quando estes se tornam pais. 

Para Novaes, o nascimento de uma criança é um momento crucial 

na vida de todos os Bororo, uma vez que expressa alianças em vários níveis: 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

136 

entre as forças vitais do homem e da mulher (a união do sêmen e do sangue); 

entre a natureza e a cultura (a união entre as duas entidades sobrenaturais bope, 

associada à natureza, e aroe, associada à cultura); entre o social e o cultural 

(através da união dos clãs e linhagens) (1986:166). É como se cada nascimento, 

mais do que a reprodução biológica de um indivíduo, representasse a 

possibilidade de reprodução plena de toda a sociedade. A criança é a depositária 

de toda uma expectativa de continuidade, envolvendo todas as instâncias da vida 

social. A mobilização em torno do indivíduo começa antes de seu nascimento. Se 

a concepção representa a união de forças vitais, é no decorrer da gravidez, 

mesmo enquanto associada ao domínio da natureza, que se inicia a elaboração do 

indivíduo social. Os cuidados e tabus que envolvem o período da gravidez, tanto 

para a mãe como para o pai, fazem parte da construção do feto e, portanto, dessa 

elaboração social. Mas é só com o nascimento da criança que começa o longo e 

complicado processo de sua incorporação ao domínio da cultura. A nominação, 

que tem lugar no centro da aldeia, o lugar da cultura, por oposição ao lugar onde 

se dá o parto, geralmente no mato, é um ritual que deve ser feito logo em 

seguida, caso contrário a criança pode morrer. Ao ser nomeada ela deixa de ser 

um ser indiferenciado. Torna-se portadora de identidade social, identidade esta 

que constitui o primeiro referencial que a sociedade lhe outorga e que lhe permite 

nela localizar-se e actuar socialmente. Trata-se, ao mesmo tempo, da efectivação 

do reconhecimento, por parte da sociedade Bororo, da inclusão de um novo 

membro e da sua participação enquanto pertencente a um clã e linhagem 

específicos. Aspecto que merece destaque: no palco das actuações masculinas e 

femininas, e do lugar que cada um ocupa, o momento da nominação é o único em 

que a mãe da criança ocupa um lugar no centro da aldeia. Os filhos não só 

garantem a possibilidade de alianças futuras, como também asseguram aos pais 

uma participação social e cultural efectiva na vida Bororo (1986:193). Novaes 

diz, ainda, que a identidade que a criança adquire no ritual de nominação, e que 

porta consigo a partir de então, corresponde a um processo de reificação dos 

heróis culturais Bororo, que antes estabeleceram os fundamentos da vida social, o 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

137 

que se concretiza através de cada indivíduo que nasce (1986:230). O que revela, 

portanto, que um dos papéis sociais da criança já existe desde então.    

Penso ser desnecessário enfatizar que a criança é importante na 

sociedade Bororo, e o quanto todos os indivíduos dessa sociedade sabem disso. 

Mas talvez eu deva insistir dizendo que a criança é importante em todas as 

sociedades, e que cada sociedade tem o seu modo de o expressar aos outros e de 

o viver em si mesma. Se isso nos escapa, temos então um grave problema a 

resolver nos nossos trabalhos, e talvez na nossa sensibilidade, pois a criança 

simboliza a renovação e a afirmação da vida, não apenas biológica, mas também 

social, cultural e espiritual. 

 

 

As contribuições recentes  
e o estado actual das pesquisas 

 

Na última década não se verificaram muitas alterações em relação 

ao que até aqui expus. As pesquisas em etnologia indígena no Brasil tenderam a 

se especializar em temas cada vez mais específicos, mas a infância continuou a 

não merecer a atenção dos etnólogos, de modo a poder remeter os leitores a uma 

nova área de estudos. Porém, se durante os anos de preparação da minha 

dissertação de Mestrado, defendida em 1997 (Nunes 1999), a maior dificuldade 

que enfrentei foi a falta de interlocutores teóricos que, entretanto, foram 

encontrados, é mais do que evidente que hoje existem outras condições para 

ampliar e aprofundar as investigações, tanto revendo materiais etnográficos 

recolhidos em momentos teóricamente mais solitários, como empreendendo 

novas etapas de pesquisa. Mas se, após quase duas décadas de trabalho e não 

obstante avanços muito concretos, os pesquisadores europeus envolvidos na 

construção de uma epistemologia da infância continuam a discutir questões 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

138 

básicas e iniciais, tais como se a criança ‘é’ ou ‘virá a ser’ 91, então entre nós, 

etnólogos brasileiros, que mal começamos a reflectir sobre este tema, uma das 

sensações que nos invade de imediato é a de que ainda está quase tudo por fazer. 

Mesmo assim, não é pretensiosa a decisão de endossar a reacção 

crítica que a ausência das crianças nos estudos e reflexões no âmbito das ciências 

sociais tem provocado na Europa e nos Estados Unidos, juntando os nossos 

esforços aos desse movimento académico. Na reunião acima mencionada, pude 

perceber o quanto as investigações continuam concentradas, quase 

exclusivamente, na infância em sociedades urbanas. Quando numa ou noutra 

discussão eu tentava introduzir exemplos da infância nas sociedades indígenas 

que tenho estudado e reflexões por estes provocadas, percebia que eram captados 

mais como uma informação exótica do que como algo que naquele momento 

pudesse ajudar, de facto, à discussão que se fazia. Não porque não fossem 

pertinentes, mas porque havia uma enorme falta de hábito neste tipo de exercício 

comparativo intercultural. A escassez de estudos interculturais sobre a infância 

foi notada por alguns pesquisadores e, mais do que isso, foi apontada a 

importância de os empreender e de os introduzir na roda mais larga e abrangente 

de discussões. 

O diálogo interdisciplinar, nacional e internacional, não só é 

recomendável como imprescindível e a troca tenderá a ser mais equilibrada se, 

obviamente, contribuirmos com a nossa parte. Os historiadores brasileiros, no 

esforço de resgate da história da criança no país, já começaram a levantar o véu 

que existia sobre a infância indígena na época do Brasil colónia (Rizzini 2000a 92 

e Del Priore 1991a, 2000). Se, no que refere às outras facetas até agora mais 
                                                 
91 De acordo com o que pude observar numa reunião internacional que congregou especialistas 
nesta área científica, entre os quais, Alan Prout, realizada em Berlin e organizada pela 
Associação Alemã de Sociologia, em Junho 2002. 
92 Permanece a expectativa dos resultados do trabalho que Irma Rizzini, em preparação quando 
da nossa conversa (Agosto 2002), como tese de Doutoramento (Instituto de Filosofia e Ciências 
Sociais/IFCS, na Universidade Federal do Rio de Janeiro/UFRJ), e com finalização prevista 
para o ano de 2003. Como já antes mencionei, esta tese dedica-se exclusivamente à análise de 
fontes históricas do período imperial, focalizando as questões educacionais. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

139 

estudadas sobre a infância brasileira, estas investigações estão a evidenciar um 

conjunto de características próprias, que se distinguem das observadas na história 

da criança europeia, por exemplo, levando a uma consciência muito específica 

sobre a situação actual, este olhar para trás focado nos documentos históricos que 

se reportam a crianças indígenas decerto nos fará compreender melhor muitas 

situações do presente. Não se pode esquecer que ainda hoje existem muitas 

comunidades indígenas sob forte influência missionária (de diversas vertentes 

religiosas), e outras que, se não o estão actualmente, estiveram no passado, quer 

mais remoto, quer mais recente, carregando em si influências várias desse 

processo.  

A propósito desta abordagem interdisciplinar, é bom recordar que a 

Pedagogia e a Psicologia também passaram por revisões teóricas nas últimas 

décadas e que os modelos clássicos que elas dominaram, e que as dominou, por 

tanto tempo, já não têm hegemonia. A Assistência Social também tem vindo a 

reconhecer a necessidade de mudança nas políticas públicas de bem-estar e de 

apoio à infância e adolescência, ao darem um peso crescente à prevenção e à 

participação da família e da comunidade nas decisões. A situação mundial da 

infância, não obstante o esforço de tantas organizações que trabalham em seu 

favor e de todos os recursos materiais e humanos envolvidos, é precária. Esta 

constatação obriga a uma reflexão e busca de novos procedimentos, reflexão esta 

em curso no país e com colaboração internacional (Rizzini 2002). Não tenho 

conhecimento até agora, porém, de investigações no âmbito de uma Assistência 

Social voltada para estas questões, que se dediquem às crianças indígenas. 

Para além destas áreas científicas, a Ciência Política (ao observar-

se que existem políticas institucionais várias: de educação, de saúde, de meio- 

ambiente, de organização de território e de recursos, etc), o Direito (por todas as 

cirscunstâncias em que existe a necessidade de apuração ou encaminhamento 

jurídico de questões relacionadas com a infância em geral, e com a infância 

indígena em particular), a Economia (na medida em que os aspectos económicos 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

140 

influenciam a qualidade da infância e os esquemas de produção económica têm, 

igualmente, um componente sociocultural) e a Medicina (que, do ponto de vista 

da saúde física, localiza e identifica problemas que são específicos a certas 

comunidades de indivíduos), continuam a ser importantes parceiros na busca de 

um conhecimento mais completo sobre a infância.  

Ao fazer o ponto da situação dos poucos estudos etnológicos sobre 

a infância indígena, tem-se concluído ser quase impossível não os inserir nas 

discussões sobre educação escolar que, nas últimas décadas, passaram a fazer 

parte do dia a dia dos povos indígenas. Neste contexto, para além das 

possibilidades interdisciplinares no âmbito da produção científica nacional, entre 

outros, serão uma ajuda importante os trabalhos de Frederik Barth, com a sua 

proposta de uma antropologia do conhecimento, construída a partir da análise dos 

processos dinâmicos de transmissão e recepção de conhecimento nas sociedades 

de tradição oral (Barth 1987). 

Uma contribuição crucial é a da reflexão que Raul Iturra empreende 

sobre o processo educativo – englobando quer o ensino, quer a aprendizagem – e 

a reprodução social.  

“A questão está em saber se é mais útil para a reprodução 
do grupo que os novos reproduzam o saber, ou que 
entendam a necessidade dele ao praticar a sua utilidade. 
O primeiro seria ensinar o que já se tem, subordinado à 
letra do que já se possui como explicação da natureza e 
das relações entre os homens; o segundo, seria aprender o 
processo que dinamiza as operações pelas quais a mente 
humana resolve uma questão, cada vez que uma 
problemática se lhe coloca”. (Iturra 1994:30) 

Estas questões, que Iturra introduz e desenvolve numa série de 

trabalhos93, não abrangem apenas a dinâmica da construção de conhecimento, 

que se afirma mas, também, que se renova e se transforma a cada geração, de 

modo a assegurar a continuidade do grupo. Incluída está também a possibilidade 

                                                 
93 Ver, sobretudo, Iturra 1990a e 1990b. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

141 

de pensarmos no confronto entre dois modos distintos de viver o processo 

educativo. Entre nós, ocidentais, o ensino e a aprendizagem são partes deste 

processo considerados ou praticados em separado. Mas, nas sociedades orais 

onde já se investigou este assunto, verifica-se que existe uma fusão entre ensino e 

aprendizagem, como se fossem faces de uma mesma moeda94. Esta questão 

torna-se particularmente premente na medida em que é sabido que estas 

sociedades se deparam, cada vez mais frequentemente, com uma sobreposição 

entre estes dois modos distintos, poderia mesmo dizer, antagónicos, de realizar o 

processo educativo. Na base desta distinção, estão diferentes concepções sobre a 

criança, principal alvo desse processo. A discussão destes temas, portanto, não 

pode ficar de fora ao se reflectir sobre as sociedades indígenas no Brasil e a 

introdução da educação escolar em suas vidas. 

Os trabalhos de Jean Lave, que propõe o estudo dos processos 

cognitivos através da sua contextualização social e afectiva, opondo-se a que 

sejam classificados como ‘informais’ os processos de construção de 

conhecimento próprios das sociedades orais, também merecem significativa 

atenção (Lave 1988). Lave & Wenger (1996) afirmam, ainda, que aspectos 

formais e informais co-existem nos processos cognitivos e que não constituem 

tipos estanques de dinâmicas de ensino-aprendizagem. Os rituais são bons 

exemplos pois têm uma dimensão pedagógica como via de acesso a 

conhecimentos específicos, ao mesmo tempo em que se constituem 

oportunidades de reelaboração, apreensão e interpretação colectiva de 

acontecimentos históricos. 

A ideia da co-existência de aspectos formais e informais nos 

processos cognitivos é partilhada por Catherine Pelissier (1991)95, que explica 

que os estudos realizados sobre os diversos modos de educar têm focalizado, 
                                                 
94 Recordo que, na língua Xavante, ensinar e aprender traduzem-se com a mesma palavra, usada 
indiferenciadamente quer em situações que nós considerariamos de aprendizagem, quer em 
situações que consideraríamos de ensino (Nunes 1999). 
95 E também por Strauss (1984). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

142 

enfaticamente, as diferenças entre um ‘aprender/ensinar’ baseado na existência 

de escola e um outro em que ela inexiste. Em suma, ter-se-ia vinculado à escola o 

desenvolvimento de um ensino formal, deliberado, que acontece em locais 

específicos e descontextualizados do objeto de aprendizagem, e que enfatiza a 

aquisição de conhecimentos de outros contextos. Por outro lado,  a educação que 

se processa em sociedades que não usam o recurso da escola teria sido 

relacionada com um ensino informal, que não é deliberado, que ocorre no curso 

das actividades, e que enfatiza esquemas e informações concretas. 

Ao se conhecer um pouco sobre as sociedades indígenas no Brasil, 

por exemplo, logo se percebe o quanto é problemático e limitador colocar em 

oposição radical a educação formal e a informal, respectivamente vinculada ou 

não à escola. Nas sociedades indígenas, onde não há escola, aprender a ser um 

Xavante, um Kaiapó, ou um Asurini, faz parte das atividades diárias. Aprende-se 

experimentando, fazendo, ajudando, olhando, em situações de quotidiano 

comuns e necessárias a todos. São momentos que, de acordo com a dicotomia 

acima referida, seriam considerados informais. Só que essas sociedades ditas sem 

escola também criam situações de aprendizagem formal, por exemplo, o 

treinamento específico que os iniciandos recebem por vários anos até que estejam 

aptos a assumir as responsabilidades da vida adulta. Por outro lado, nas 

sociedades onde existe escola e onde se pressupõe, portanto, que o ensino seja 

formal, há inúmeras situações em que o conhecimento se adquire informalmente 

pois a criança olha tudo e todos, mesmo dentro da escola e em plena aula, o que 

gera uma infinidade de ensinamentos que independem da situação formal que 

esteja sendo vivenciada. 

Penso que as sociedades indígenas fornecem exemplos muito 

concretos através dos quais se pode perceber a co-existência ou fusão de 

processos formais e informais na construção do saber. No que refere às crianças, 

verifica-se, constantemente, que não é o processo de ensinar e aprender que 

organiza as várias actividades através das quais ficam a saber de tudo aquilo que 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

143 

precisam para as suas vidas nas aldeias, mas, sim, que são essas actividades que 

organizam o ensinar e aprender, propiciando e provocando as oportunidades para 

o processo cognitivo (Nunes 1999). Esta constatação, no entanto, é apenas uma 

das possíveis leituras. O advento da educação escolar, comumente considerada 

como formal, não só traz novos contornos e amplitudes a esta discussão, como 

também desencadeia outras. E, no centro de tudo isto, estão as crianças. Por isso 

se torna tão urgente e importante conhecê-las. 

Conhecer as crianças e dar-lhes voz tem sido o objectivo maior das 

pesquisas que tenho desenvolvido no âmbito da etnologia indígena brasileira, 

tentando demonstrar o quanto isso é um componente crucial não só para a 

reflexão sobre as questões educacionais, mas também para todas as outras, tais 

como as que afectam a sua vida familiar, saúde, identidade cultural e social, 

produção económica, e a protecção de seus direitos específicos, para citar aquelas 

que me parecem mais prementes. Com excepção das investigações realizadas por 

Clarice Cohn sobre as crianças Kaiapó-Xikrin (Cohn 2000 e 2002), onde explora 

as concepções que este povo indígena tem sobre a infância e sua socialização, 

que eu tenha conhecimento, este tema mantém-se um terreno de investigação 

etnológica quase intocado. Esta foi uma constatação que fiz recentemente no 

Brasil após consultar fontes informatizadas e catálagos das bibliotecas com os 

melhores acervos, pesquisar nas revistas da especialidade que têm maior 

divulgação e expressão, percorrer os programas das reuniões científicas da ABA 

e ANPOCS realizadas nos últimos anos, e, ainda, perguntar a vários colegas e 

professores que actuam nesta área científica96. 

Eu sei que o Brasil é um país enorme, por isso mesmo difícil de se 

percorrer fisicamente, que são muitos os pesquisadores espalhados pelas 

universidades, que nem tudo o que se investiga se publica, e que nem tudo o que 

se publica está informatizado e acessível. As informações acima, portanto, 

                                                 
96 Esta actualização bibliográfica foi realizada em Julho/Agosto de 2002, no Brasil, com o apoio 
de uma bolsa de curta duração outorgada pela Fundação Calouste Gulbenkian.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

144 

podem não dar conta, a 100%, do estado actual da investigação sobre infância 

indígena. Porém, eu diria sem sombra de dúvida, que são razoavelmente 

aceitáveis e que em muito pouco se desviam da realidade. Ademais, em havendo 

pesquisas em curso, para além do seu inegável e precioso contributo num 

momento crucial de reunião de esforços, estas pesquisas precisam de se 

intensificar e diversificar muito mais, a ponto de podermos dizer que o actual 

quadro se alterou significativamente, e que estamos a acompanhar mais de igual 

para igual aquilo que já se faz em outros países, conforme alguns poucos 

exemplos apresentados no capítulo anterior.    

Neste sentido, numa tentativa de resposta a muitas das perguntas 

que têm sido formuladas sobre a infância indígena e, também, com o intuito de 

alargar os exemplos etnográficos, tanto no que refere a diferentes sociedades 

como a diferentes tópicos, reuniu-se recentemente, num livro, uma série de 

artigos escritos por etnólogos que têm trabalhado com sociedades indígenas no 

Brasil (Lopes da Silva, Macedo e Nunes 2002). Este livro é o quarto de uma 

coletânea dedicada a uma reflexão antropológica sobre a educação escolar 

indígena, resultado de um projecto de pesquisa colectivo dirigido por Aracy 

Lopes da Silva e Mariana Kawall Ferreira97. A selecção dos artigos sobre a 

infância indígena no Brasil num volume separado foi intencional e teve como 

objectivo chamar a atenção para os estudos sobre este tema. Para além de 

introduzir aos leitores brasileiros os pontos-chave de construção dos recentes 

estudos sociais sobre a infância e traçar uma reflexão sobre algumas das 

possíveis contribuições da etnologia indígena a esses estudos, nos artigos 

apresentados a criança é o principal personagem, mesmo no caso dos que não se 
                                                 
97 O projecto “Antropologia, História e Educação: a questão indígena e a escola” reuniu 
professores e alunos de graduação e pós-graduação da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas da Universidade de São Paulo, dos Institutos de Ciências Humanas e de Artes da 
Universidade Estadual de Campinas, e contou com a colaboração eventual de pesquisadores de 
outras instituições que participaram nos seminários do grupo de pesquisa. Foi financiado pela 
Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo/FAPESP (Processo 94/3492-9). Neste 
projecto, articularam-se projectos individuais de pesquisa em torno de uma problemática e 
objectivo comuns. Ver os outros três livros da coletânea: Lopes da Silva & Ferreira (2001a, 
2001b) e Ferreira (2002b). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

145 

baseiam em pesquisas que originalmente tenham tido o estudo da infância como 

prioridade de investigação. Este conjunto de trabalhos significa, sobretudo, uma 

tentativa de disseminar a ideia e de alargar o debate nacional, apontando muito 

mais para um começo do que para a possibilidade de conclusões. Na verdade, 

ainda é cedo para isso. 

Neste livro98, Aracy Lopes da Silva conduz o leitor através de cenas 

observadas e registradas entre as crianças Xavante, no seu dia a dia escolar, que 

motivam considerações sobre o aprender, ensinar, criar, a transmissão e a 

expressão de conhecimentos, reflectindo sobre quem ensina, com quem se 

aprende, onde e quando, sobre a atmosfera que impregna situações de 

aprendizagem, sobre as relações entre gerações e entre gêneros. Ao focalizar a 

educação e o papel da escola, aponta questões fundamentais à necessidade de 

reflectirmos sobre o carácter homogeneizador e impositivo da escola-instituição, 

e as várias especificidades das sociedades às quais se destina, que devem ser 

respeitadas, bem como à procura de soluções a serem construídas por tantos 

quantos se dedicam à educação escolar indígena. Defende, ainda, que a 

corporalidade deve ser entendida como central aos processos de aprendizagem e 

transmissão de conhecimentos, habilidades, técnicas e concepções próprios à 

educação das crianças. 

Com base num estudo sobre etnoclassificacção Xavante de aves, 

Eduardo Carrara reflecte sobre algumas especificidades da educação ambiental 

das crianças Xavante, detendo-se tanto na questão da lógica daquela 

classificação, como no mapeamento das variações entre conhecimentos 

individuais e identificação dos factores que os explicam. Assim, neste ensaio são 

tratados aspectos socioculturais do conhecimento Xavante sobre plantas e 

animais e, mais especificamente, da aprendizagem e transmissão de saberes 
                                                 
98 As recensões que se seguem foram retiradas do capítulo introdutório deste livro e são aqui 
incluídas numa versão sumarizada e, em alguns casos, com ligeiras alterações. A intenção de as 
incluir neste formato, dando-lhes destaque, deve-se ao carácter pioneiro deste conjunto de 
textos, no âmbito de uma proposta de estudos etnológicos sobre a infância nas sociedades 
indígenas no Brasil (Lopes da Silva e Nunes 2002). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

146 

indígenas a respeito da avifauna do cerrado99 matogrossense. São, ainda, 

descritos os primeiros contactos e ‘socializações’ do meio-ambiente elaboradas 

pelas crianças, até chegar aos saberes dos homens maduros e anciãos Xavante. O 

texto descreve como através da narração do mito do gavião-real importantes 

conhecimentos são transmitidos às crianças. A narração de mitos, entre os 

Xavante, é feita preferencialmente pelos homens mais velhos e pode acontecer 

ora em circunstâncias rituais mais restritas e formalizadas, ora em circunstâncias 

que atingem informalmente todos os que moram naquela aldeia, com a intenção 

de manter presente e viva a memória mítica100.  

Angela Nunes enfatiza o momento de crescente interesse, por parte 

da Antropologia da Infância, pelas categorias analíticas de ‘tempo e espaço’, 

consideradas como noções qualitativas e simbólicas através das quais as crianças 

se localizam e posicionam no mundo social. A grande maioria dos estudos até 

agora realizados, porém, tem se baseado em dados oriundos de sociedades 

ocidentais urbanas, como já sublinhado, e de pressupostos sobre temporalidade e 

espaço social da infância bem diferentes daqueles que, em geral, podemos 

observar nas sociedades indígenas no Brasil. Este ensaio constitui uma reflexão 

inicial sobre a experiência de ‘tempo e espaço’ vivenciada pelas crianças 

Xavante, explorando a relação intrínseca entre a rotina do cotidiano e a 

actividade lúdica, no confronto entre o seu mundo íntimo e o mundo que a 

circunda, elaborando ligações e percursos fundamentais para o entendimento de 

si mesma e dos outros.  

O primeiro texto de Clarice Cohn traz reflexões sobre o papel da 

criança no universo social Xikrin, ou seja, sobre a importância que têm as 
                                                 
99 O cerrado é um tipo de vegetação caracterizado por árvores baixas, retorcidas, de casca 
grossa, sob a qual crescem gramíneas. Podem ter uma distribuição espaçada, mas em algumas 
áreas formam uma mata mais fechada e compacta, ainda que de pequeno porte. Ocorre no 
Planalto Central Brasileiro, em algumas partes do Nordeste e um pouco no Sul do país. É 
comparada à savana tropical. Fonte: Novo Dicionário da Língua Portuguesa (Ferreira 1986).  
100 No meu trabalho de campo observei que alguns professores Xavante continuam a narrar 
mitos nas suas aulas, como parte do currículo escolar, usando-os como tema gerador de outras 
disciplinas, entre as quais, ciências do meio-ambiente, história, geografia e arte. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

147 

crianças na vida social deste povo, complementando, portanto, a visão 

antropológica que já existe sobre essa sociedade com um olhar sobre a infância, 

abordagem esta de carácter invulgar em razão de até então estas não terem sido 

foco específico de análise. Depois de introduzir a criança no seu meio social mais 

amplo, o texto passa a acompanhar a sua participação no quotidiano e nos rituais, 

e termina com uma análise do que representa, para os Xikrin, o crescimento das 

crianças e o alargamento da sua participação social. 

Partindo do reconhecimento da autonomia do universo infantil, 

Mariana Leal Ferreira apresenta uma nova possibilidade de leitura da sociedade 

Guarani, através do registro de brincadeiras de crianças M’byá e Nhandeva da 

aldeia Itaóca, no litoral do Estado de São Paulo. Vivendo em um ambiente de 

miséria e fome crônica, tendo a cata de latas de alumínio no lixão vizinho como 

principal atividade econômica, os Guarani de Itaóca sofrem a ausência de 

assistência, cujas consequências são graves condições de saúde e um índice 

alarmante de mortalidade infantil. O texto constrói-se através de um olhar que 

privilegia os jogos de representação infantis como canais criados pelas crianças 

para a expressão de sua consciência social e da visão crítica que elaboram sobre a 

sua própria experiência e a dos adultos. A autora demonstra como as crianças 

Guarani imprimem às brincadeiras uma “intencionalidade de reiventar o próprio 

mundo em que vivem, usando elementos do passado para dar conta do presente” 

(2002a:162). É, assim, que articulam, nos seus jogos, a história contemporânea e 

seus actores a noções cosmológicas do seu povo, e repensam as situações de 

quotidiano, reafirmando práticas e princípios da vida social Guarani. As crianças 

propõem, desse modo, “soluções concretas e criativas para melhorar a vida dos 

índios” e abrem perspectivas de futuro impensadas pelos adultos (2002a:151). 

Num ensaio baseado em extensa etnografia, Levi Marques Pereira 

pergunta-se sobre o estatuto da criança adoptada entre os índios Kaiowá do Mato 

Grosso do Sul. Constatando a grande extensão da prática da adopção, estuda o 

seu vínculo com o prestígio e o poder políticos das parentelas às quais as crianças 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

148 

– geralmente por casamentos desfeitos ou morte de seus pais – são incorporadas, 

e conclui que existem diferentes modelos de adopção. Ao examinar a situação de 

vida de várias crianças adoptadas por não-parentes ou por parentes distantes, o 

autor reflecte sobre o modo como estas crianças são encaradas pelos Guarani, 

sobre a carga de trabalho maior que lhes é imposta, o rigor de sua educação, o 

status inferior que detêm em relação aos filhos consanguíneos e a falta de 

prestígio daí resultante. De acordo com as concepções e  práticas sociais Kaiowá, 

são analisadas as condições que garantem às crianças adoptadas uma existência 

social e a construção de uma identidade. A inserção social de uma criança 

adoptada, ou seja, o seu status, afecta directamente o acesso a conhecimentos 

específicos, revelando as funções diferenciadoras que o saber tem nesta 

sociedade. 

Desde 1976 pesquisadora entre os índios Asurini101, Regina Polo 

Müller trabalha a partir da constatação de situações radicalmente opostas no que 

tange à infância, próprias da história recente: o número de crianças na aldeia 

Asurini, em 1976, era de apenas seis, numa aldeia com sessenta indivíduos; em 

1999 já somavam 40, num total de 95 pessoas. Analisando globalmente os 

processos de mudança pelos quais este povo indígena vem passando, a autora 

enfatiza as noções cosmológicas e a sua encenação nas sessões rituais como 

meios de reelaboração da experiência social e da identidade pessoal Asurini. O 

contexto contemporâneo da vivência infantil é significativo: a experiência social 

das crianças de hoje contrasta fortemente com a memória da experiência vivida 

por seus pais. Considerando que a identidade pessoal, entre os Asurini, se 

constrói através do pertencimento de cada um a um grupo familiar, a autora 

pergunta-se como será hoje, para as crianças, a vivência nesse mundo invertido, 

onde antes havia falta de iguais e hoje há excesso? Qual a força e a significação 

de uma maior convivência entre as crianças na formação de suas identidades, 

característica do presente, em contraposição a um convívio mais intenso entre a 
                                                 
101 Este trabalho de Regina Müller refere-se aos Asurini do Xingu. Existem também os Asurini 
do Tocantins. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

149 

criança e os adultos, valorizado no passado? O que um olhar analítico que 

privilegie a vivência das crianças pode perceber sobre as transformações em 

curso na sociedade Asurini? Qual o lugar do conflito nesse processo deliberado 

de incremento demográfico? Qual o papel das crianças na construção e 

reconstrução da vida social Asurini nos processos históricos em curso? 

Para além dos artigos de cunho etnográfico, este livro oferece, 

ainda, um breve balanço das diferentes posições analíticas sobre socialização e 

aprendizado infantis, tais como elaboradas pelas ciências sociais, e uma 

discussão sobre o lugar ocupado pelas crianças indígenas na produção da 

etnologia brasileira. Nestas apreciações bibliográficas, que não almejam ser 

exaustivas mas sim representativas, são examinados, criticamente, os modos 

pelos quais a socialização, a criança e seu mundo vêm sendo definidos e 

redefinidos no âmbito da Antropologia, pensados através da produção acadêmica 

global e, também, da que tem alimentado especificamente a produção brasileira. 

Assim, o segundo artigo de Clarice Cohn apresenta uma revisão da 

literatura antropológica sobre a criança e o aprendizado. Os estudos aí analisados 

foram selecionados como exemplos dos modos como as várias escolas 

antropológicas abordaram os temas em questão, procurando demonstrar como a 

literatura antropológica recente passou a encarar as crianças como membros 

plenos e activos da sociedade, e não como pessoas incompletas que estariam em 

um estágio passageiro que precede a idade adulta, abordando, com seriedade, sua 

experiência social e os sentidos que as crianças conferem aos vários aspectos da 

sociedade em que vivem. A autora argumenta que isso se torna possível graças à 

visão que a antropologia como um todo passou a adoptar, ou seja, a de que as 

sociedades não são entidades imutáveis, e que os diversos actores que dela 

participam são activos tanto na reprodução, quanto na contínua produção social, 

o que torna possível que se apreendam as crianças como activas na sua própria 

socialização. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

150 

Por último, Angela Nunes aprecia um conjunto representativo de 

textos etnológicos sobre sociedades indígenas brasileiras, reflectindo sobre a 

necessidade metodológica de conquistar interlocutores para a investigação sobre 

a infância nessas sociedades. O objectivo deste ensaio é assinalar e comentar a 

percepção e compreensão que se têm evidenciado a respeito da participação das 

crianças na vida social destas sociedades, sistematizando o conhecimento 

disponível e definindo possíveis orientações para pesquisa e debate. Implícita 

está a proposta, já apresentada em trabalho anterior (Nunes 1999), de garantir 

uma maior atenção à infância no âmbito dos estudos etnológicos, trazendo-a para 

primeiro plano e reconhecendo, à criança, o seu lugar pleno de sociabilidade. 

Estes trabalhos indicam, ainda, uma outra preocupação. Para além 

dos aspectos puramente científicos em questão, interessa a uma etnologia da 

infância indígena garantir que os seus estudos sejam conduzidos de forma a ter 

alguma relevância no aumento da qualidade de vida das crianças dessas 

sociedades. Vimos como há questões graves a merecer atenção, principalmente, 

no que refere à saúde, educação, trabalho, identidade e integração social e 

familiar. Seguindo a característica peculiar da etnologia brasileira, o do seu apoio 

político às causas indígenas, as investigações sobre a infância deveriam colocar-

se também a serviço das crianças estudadas. Este é o meu ponto-de-vista. Da 

mesma maneira que a etnologia brasileira ainda pode dar a sua contribuição 

específica à Antropologia da Infância, também estaremos, enquanto 

antropólogos, a tempo de contribuir para a promoção das condições de existência 

das crianças das sociedades às quais dedicamos os nossos estudos. 

* * * 

Se tudo aquilo que apresentei até agora mais dispersou o leitor por 

força de dados já por si dispersos, do que o orientou para possibilidades 

concretas de interacção entre a etnologia indígena brasileira e o debate 

internacional que, em torno da infância, ocorre no âmbito das ciencias sociais, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

151 

darei mais uma ideia, à guisa de conclusão. Pelo que tenho percebido através das 

minhas próprias investigações e do que tenho aprendido com as que aos poucos 

começam a despontar, penso que seja plausível e oportuno voltar a evocar as 

quatro vertentes de estudos identificadas por James, Jenks & Prout (1997:206-

216) e ainda válidas nas discussões actuais. Eu diria que, ao se estudar a infância 

numa sociedade indígena, é possível, em simultâneo, observar aspectos que se 

prestam à análise sob todas estas vertentes. Mais do que isso, diria que qualquer 

estudo ficaria incompleto se qualquer uma destas vertentes fosse menos 

considerada do que as  outras, mesmo quando os dados disponíveis a isso possam 

tender. 

A variedade e especificidade das sociedades indígenas no Brasil, 

facto cientificamente comprovado em abundante literatura etnológica, presta-se 

de um modo absolutamentente profícuo à observação de como a infância – plural 

e diversa tanto quanto essas sociedades – se constrói socialmente. Permite-nos, 

também, observar as marcas impostas pelo desenvolvimento biológico, expressas 

no ciclo de vida do indivíduo, e o modo como estas podem, ou não, interferir na 

acção social, ou se é o contrário que ocorre. Além disto, ao se considerar a 

infância como categoria socioestrutural presente em todas as sociedades, porém, 

única em cada uma delas, não obstante todas as permeabilidades ou 

sobreposições que possam existir entre as várias infâncias do mundo, um estudo 

localizado e tão específico reabre possibilidades de debate em torno da dicotomia 

universal – particular. Note-se, ademais, que em comunidades com traços 

culturais tão distintos dos nossos, a observação da infância como um mundo que 

possui regras, conteúdos e significados que escapam ao entendimento 

adultocêntrico, e que só por isso tem sido desconsiderado pelos adultos cientistas, 

tem aí um terreno privilegiado. E, ainda, a questão das crianças consideradas 

como um grupo minoritário que tem sido tratado com desigualdade 

discriminatória, que precisa fazer valer seus direitos específicos e achar canais 

onde possa ter voz, é enfatizada pelo facto de serem as comunidades indígenas, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

152 

em si, uma minoria. Ou seja, as crianças indígenas, não obstante as pirâmides 

demográficas na maioria destas sociedades, actualmente, terem uma base bem 

larga, são duplamente consideradas minoria: por pertencerem a um povo 

indígena e por serem crianças.   

A proposta contida nas discussões em torno dos processos de 

socialização, encaminhadas por Toren, com destaque para os limites e 

sobreposições das etapas do ciclo biológico e do social, torna-se especialmente 

rica de observar em sociedades onde estas estratificações são importantes 

marcadores de tempo e de desempenho de papéis sociais. O mesmo acontece 

com a verificação da hipótese de serem incompletos os estudos que, em 

privilégio de uma atenção dada aos adultos, não contemplem as crianças, e vice-

versa. As questões cognitivas que emergem da abordagem de Toren e que estão 

igualmente presentes na proposta de Iturra, que introduz o conceito de ensino-

aprendizagem, são absolutamente centrais e prementes nas questões 

importantíssimas que actualmente animam as discussões em torno da educação 

escolar indígena. Temos, neste contexto, a possibilidade de observar, aos dias de 

hoje, a introdução da escrita e todos os seus desdobramentos, em sociedades de 

tradição oral, porém, não mais dispostas a apenas aceitar o que vem de instâncias 

educacionais superiores mas, sim, evidenciando uma capacidade de reflexão e 

objectivação das transformações em curso. 

A homogeneidade e heterogeneidade que Pinto e Sarmento 

discutem, a propósito dos contextos diversos em que a infância toma forma e 

ganha sentido, prende-se a vários dos pontos já mencionados, enfatizando, ainda, 

a discussão em torno da particularidade e universalidade da infância, questão que 

já levantei em trabalho anterior, atenta às brincadeiras das crianças que pude 

observar quer em áreas indígenas, quer nos subúrbios da cidade de São Paulo. 

Prende-se, ainda, à proposta trazida por Hirschfeld, sobre as subculturas 

autónomas das crianças.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

153 

Para além das particularidades com que todos estes aspectos se 

manifestam, os estudos etnológicos sobre a infância indígena, se mais profusos e 

contínuos, podem ensejar o surgimento de vertentes próprias, ou, até mesmo, de 

outras ainda não consideradas no panorama internacional. Tal como aconteceu 

com outros conceitos antropológicos, aos quais a etnologia indígena brasileira 

trouxe novos e originais desdobramentos, talvez venha a acontecer o mesmo em 

relação à infância. Mas isto só será passível de se confirmar, ou não, através de 

muita investigação. O presente trabalho tem como uma de suas intenções, dar 

mais um passo nessa direcção. Assim, a Segunda Parte desta tese, onde apresento 

um estudo de caso, servirá como suporte etnográfico a uma reflexão sobre a 

contribuição específica da etnologia indígena à Antropologia da Infância, quer no 

que refere às vertentes de investigação já identificadas, quer a novas que possam 

vir a definir-se. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

154 

 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

155 

 
 
 
 

Parte II 

 
 
 
 

Idzö´uhu, 
 um encontro de saberes 

 
 
 
 

"Era uma noite linda, de lua cheia.  
O céu, pintadinho de estrelas. Parecia até que o pátio 

estava iluminado. Dava para enxergar tudo. 
Os meninos mais velhos, de treze, quatorze anos 

estavam aprendendo a dançar e a cantar. Faziam tudo 
juntos: moravam juntos, dançavam juntos, aprendiam 

juntos a trabalhar, a conhecer as plantas,  
os rios, os animais, o tempo, a lua, o vento. (…) 

Por isso moravam numa casa separada, só deles. 
 Até parecia uma escola." 

 
 

Aracy Lopes da Silva, 
in Histórias de Verdade, 1983. 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

156 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

157 

 

 

1. Infância e educação escolar entre os Xavante: 
apresentação de um estudo de caso102 

 
O pequeno trecho que introduz a Segunda Parte desta tese foi 

retirado de um livro de histórias para crianças de todas as origens, culturas e 

idades, índias e não-índias. Conta como Uiré, um menino Xavante, e Pedro, um 

menino da cidade de São Paulo, ficaram amigos, quando este último passou uma 

temporada na aldeia de Uiré, enquanto a sua mãe aí esteve a trabalhar como 

professora. Foi assim que se conheceram, que aprenderam muito um com o 

outro, e que descobriram que há jeitos diferentes de ser criança e de viver. 

Depois, foi a vez de Uiré visitar o seu amigo na grande cidade onde este morava, 

e mais descobertas aconteceram, de ambas as partes, em desafios constantes, 

numa mistura de espanto, divertimento e respeito. Tenho contado esta história a 

muitas crianças e, também, muitos adultos a têm lido. Regra geral, o encontro 

entre estes dois meninos que pertencem a mundos culturais tão distintos, a todos 

encanta e deixa no ar uma curiosidade que, talvez, só a possibilidade de 

encontros semelhantes poderá satisfazer.  

Tal como a autora do texto de Histórias de Verdade (Lopes da Silva 

& Young 1983), que viveu e desenvolveu estudos antropológicos entre os 

Xavante, eu também tive a oportunidade de os conhecer e de ser acolhida em 

algumas de suas aldeias, para realizar as minhas pesquisas de campo. Com este 

pequeno grupo de pessoas, que vive uma realidade cultural e social tão diferente 

da minha, tive a surpreendente alegria de poder partilhar muitos interesses e 

preocupações. Sentíamos em comum, por exemplo, a necessidade de dar mais 
                                                 
102 Para localização das Terras Xavante, no Estado do Mato Grosso, e em especial, da Terra 
Indígena de Sangradouro, à qual pertence a aldeia Idzö´uhu, ver Mapas em Anexo.   



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

158 

atenção às crianças e ao universo da infância, bem como às questões 

educacionais que tanto os afectam hoje em dia. 

A II Parte deste trabalho é, por conseguinte, dedicada a estes 

assuntos. Do ponto de vista teórico, ao manter sobre as crianças o eixo da 

reflexão, insisto na possibilidade da etnologia brasileira as incluir no conjunto 

dos seus objectos temáticos103. Procuro, igualmente, oferecer uma outra 

perspectiva aos estudos sobre educação indígena, ao mesmo tempo em que, 

através destes, tento trazer a problemática das crianças e do seu encontro com a 

existência de maneiras diferentes de construir saber, ao debate internacional 

sobre a infância. Além disto, pensando numa possibilidade de aplicação prática 

deste estudo, espero conseguir atender a algumas expectativas que têm os 

Xavante com os quais trabalhei, quanto à implementação, na sua aldeia, de um 

projecto piloto de educação escolar diferenciada, forjado por eles próprios, e à 

luz das garantias  constitucionais no que refere a uma educação que respeite 

particularidades culturais e que conte com a participação dos educadores 

indígenas104. 

                                                 
103 No capítulo 2, Parte I, desta tese, são introduzidas algumas das peculiaridades que 
possibilitam identificar, no Brasil, uma etnologia de características muito próprias. 
104 A Constituição Federal de 1988, art.210 § 2.º, estabelece que “O ensino fundamental regular 
será ministrado em língua portuguesa, sendo assegurada às comunidades indígenas também a 
utilização de suas línguas maternas e processos próprios de aprendizagem”. A Lei de Directrizes 
e Bases da Educação Nacional, Lei n°. 9.394, publicada em 1996, vem completar e consolidar o 
estipulado na Constituição. O Artigo 78 estabelece como objectivo proporcionar aos índios a 
recuperação de suas memórias históricas, a reafirmação de suas identidades interétnicas e a 
valorização de suas línguas e ciências, bem como garantir-lhes o acesso às informações e 
conhecimentos técnicos e científicos da sociedade nacional e demais sociedades. O Artigo 79 
estabelece as responsabilidades da União (governo) no apoio técnico e financeiro à elaboração 
de programas integrados de ensino e pesquisa, planejados com audiência das comunidades 
indígenas, cujos objectivos seriam o fortalecimento das práticas socioculturais e do uso da 
língua materna, assegurar a formação de pessoal especializado, o desenvolvimento de 
programas e currículos específicos que incluam conteúdos culturais correspondentes a essas 
comunidades, a elaboração e publicação de materiais didácticos específicos e diferenciados 
(Referencial Curricular Nacional para a Escola Indígena, Ministério da Educação e do Desporto, 
Brasília, 1998). Ver Legislação, em Anexo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

159 

As reflexões que serão aqui elaboradas resultam da recolha 

etnográfica que fiz na aldeia Idzö´uhu105, Terra Indígena de Sangradouro, Mato 

Grosso, apresentadas como um estudo de caso. Estas não podem ser entendidas, 

porém, sem um breve olhar sobre algumas características pertinentes à sociedade 

Xavante, entre as quais, o processo histórico que afectou a sua vida, sobretudo, 

no decorrer do último século106, e os meandros da sua organização social107, com 

particular destaque para as categorias que definem a sua infância. 

 

 

 

Introduzindo os Xavante  

Até início do século XIX, os Xavante viviam no estado de Goiás. 

Depois, procurando escapar das frentes nacionais de expansão agrícola e pecuária 

que iam avançando para o interior do território, foram-se dirigindo cada vez mais 

em direcção ao leste do Mato Grosso, buscando isolar-se, e deixando atrás de si 

uma fama de povo belicoso e pouco interessado em se aproximar dos não-índios. 

                                                 
105 Pontualmente, em busca de possibilidades comparativas, será também referenciada 
etnografia recolhida em outras aldeias Xavante, na Terra Indígena de São Marcos, Mato Grosso, 
em anteriores etapas da pesquisa de campo realizada  para fins desta tese. 
106 Lopes da Silva (1992) fornece um quadro bastante minucioso e completo a respeito do 
percurso histórico que os actuais A´uw?�-Xavante, comumente denominados apenas por 
Xavante,  empreenderam desde que há registro até aos dias de hoje, esboçando o seu trajecto em 
território brasileiro e as constantes cisões e migrações internas que o marcaram, as 
peculiaridades do contacto inicial e as tentativas de isolamento, a insistência dos projectos de 
colonização e catequização, a resistência às frentes de desenvolvimento, a sua inserção na 
sociedade nacional e a política indigenista que tanto tem actuado de forma determinante para a 
situação em que hoje se encontra este povo. Informações sobre a história demográfica deste 
povo indígena encontram-se também em Flowers (1994), embora os dados se reportem 
especificamente à área de Pimentel Barbosa. Em Graham (1983 e 1995), Müller (1976), 
Menezes (1982 e 1985) e Lopes (1988) encontram-se mais alguns dados complementares sobre 
a história dos A´uw?�-Xavante. 
107 Os principais estudos etnológicos sobre os Xavante são: Carrara (1997); Flowers (1983 e 
1994); Garfield (2001); Giaccaria & Heide (1984); Graham (1983, 1986, 1990 e 1995); Lopes 
(1988); Lopes da Silva (1982, 1983, 1986, 1992); Maybury-Lewis (1979, 1984, 1990); Menezes 
(1982 e 1985); Müller (1976, 1992); Nunes (1999); Ravagni (1991); entre outros. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

160 

As primeiras tentativas de contacto acontecem nos anos 30, mas resultam num 

fracasso total. Outras se seguem, mas apenas em 1951 se estabelece o primeiro 

encontro amigável entre um grupo Xavante e os funcionários de um Posto do 

Serviço de Protecção aos Índios/SPI. A experiência de contacto das várias 

comunidades Xavante com a sociedade nacional envolvente foi, no entanto, 

diversa, consoante a sua localização, contingente populacional e lideranças 

internas, entre outros factores. Por exemplo, houve grupos que se refugiaram na 

Serra do Roncador e que só no final dessa década, ao se verem assolados por 

doenças ditas ‘de branco’, contra as quais não tinham imunidade ou não sabiam 

curar, não tiveram outra alternativa senão descer a serra e vir pedir ajuda às 

missões religiosas estabelecidas nas proximidades108. 

Muito haveria a relatar quanto ao eclodir e desenrolar destes 

acontecimentos históricos, mas tal não cabe fazer aqui, e, portanto, apenas 

fornecerei detalhes na medida em que isso parecer relevante. O que de qualquer 

modo se torna importante enfatizar, neste momento e no contexto dos assuntos 

pertinentes a esta tese, é que foi um conjunto de circunstâncias relacionadas com 

as frentes agrícolas expansionistas e de ocupação de território que, numa situação 

extrema, acabaria por vir a provocar uma ruptura abrupta e irreversível entre o 

modo de vida que este povo tinha até meados do século XX, e o que foi forçado a 

adoptar a partir de então109. Neste processo criou-se também uma relação de 

dependência, tanto com os missionários, quanto com os órgãos do governo 

responsáveis pelos assuntos indígenas, primeiro com o SPI e, depois, com a 

FUNAI, acirrada pela crescente limitação do seu território e por todas as 

                                                 
108 Particularidades e desdobramentos deste contacto dos Xavante com as missões salesianas de 
Sangradouro e São Marcos, e da relação que até hoje mantêm, especialmente no que refere à 
educação escolar, podem-se encontrar ao longo deste e dos restantes capítulos desta Parte. 
109 Algumas significativas referências sobre o que, sob a intensa pressão do contacto com a 
cultura ocidental, se poderia chamar declínio das culturas indígenas, ou gradual dissipação do 
mundo não-ocidental, tendo como contrapartida a resistência dos povos indígenas a não se 
tornarem iguais a nós, ocidentais, podem ser encontradas em Clifford (1988) e Sahlins (1997a e 
1997b), num conjunto de reflexões sobre ‘a cultura’ como objecto ‘em extinção’, ou em 
‘constante modernização’, da antropologia. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

161 

transformações e dificuldades daí decorrentes, que gerariam crescente sentimento 

de fragilidade e vulnerabilidade às comunidades Xavante. Esta relação, se bem 

que face às novas circunstâncias criadas tenha sido de muita ajuda em algumas 

instâncias, nomeadamente no atendimento de emergências no campo da saúde, 

tem igualmente primado, desde então, ora por uma certa ausência e omissão, ora 

pela instalação de relações assimétricas que se têm constituído em impecilho de 

várias faces na conquista da autonomia deste e dos outros povos indígenas no 

Brasil. Mais adiante veremos alguns exemplos disto, especificamente no que 

refere à educação escolar.  

É importante relembrar que até ao fim dos anos cinquenta, mesmo 

notando-se a já mencionada gradual deslocação para o leste do Mato Grosso, os 

Xavante continuavam a praticar um modo de vida semi-nómade. Isto significa 

que ocupavam uma área no cerrado matogrossense por três ou quatro anos, até 

que os recursos de subsistência aí disponíveis começassem a diminuir. Para 

construção das suas aldeias abriam uma clareira na mata, geralmente nas 

próximidades de um braço de rio, e usavam as áreas adjacentes para desenvolver 

uma agricultura incipiente de  milho e mandioca que, dada a pobreza dos solos da 

região, em poucos anos tornava-se inviável. Embora não permancecessem na 

aldeia por muito tempo seguido, esta mantinha-se como uma espécie de base, de 

onde saíam para as suas excursões sazonais de caça e colecta, e à qual voltariam 

após dois, três ou quatro meses, no momento certo para fazerem as colheitas do 

milho e da mandioca que cresciam nas suas roças. Nesta área circundante mais 

alargada onde se deslocavam por períodos maiores, abrigando-se em 

acampamentos provisórios, não só a caça era mais abundante como também se 

buscavam outros recursos naturais tais como folhas, brotos e toras de buriti110, 

                                                 
110 Do Tupi mburi’ti; palmeira (Mauritia flexuosa) de flores amarelo-avermelhadas e bagas 
escamosas, de cuja medula se obtêm féculas, servindo as fibras das folhas para obras trancadas, 
esteiras e chapéus. A tora de buriti corresponde a uma secção do tronco da palmeira, de forma 
cilíndrica. Fonte: Novo Dicionário da Língua Portuguesa (Ferreira 1986). 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

162 

palmito, frutos silvestres, raízes fitoterápicas, etc. Normalmente, a população de 

uma aldeia dividia-se em dois ou três pequenos grupos, que percorriam áreas 

diferentes. Não se sabe ao certo a extensão desta área, até porque os Xavante não 

a delimitavam e deixavam de considerá-la propriedade colectiva tão logo a 

abandonassem. Para Maybury-Lewis, o território de uma determinada 

comunidade seria aquele que os pequenos grupos que a formavam conseguissem 

percorrer e explorar nas suas andanças ao longo de um ano (1984:99). 

Do ponto de vista das condições ambientais do cerrado 

matogrossense, portanto, este padrão de assentamento semi-nómade era o que 

mais se adequava às suas necessidades de subsistência. Assim, antes de provocar 

uma exaustão irreversível dos solos e dos demais recursos, abandonavam aquela 

área e procuravam outra onde se pudessem instalar por mais 3 ou 4 anos, o que 

assegurava a manutenção de um certo equilíbrio ecológico. Garantir a 

recuperação da floresta e de todos os seus recursos era extremamente importante, 

pois eles sabiam que passados muitos anos aquela área poderia vir a abrigá-los 

novamente, ou aos seus descendentes. Note-se que a noção de propriedade que os 

Xavante tinham em relação ao território que ocupavam temporariamente 

suscitava vínculos que duravam apenas o período em que neste permaneciam. 

Poder movimentar-se com certa liberdade em busca de outra área era, como se 

pode depreender, de vital importância. 

Acontece que essa possibilidade de movimentação foi ficando cada 

vez mais restrita com o avançar do desmatamento no Estado do Mato Grosso, e 

com a delimitação de enormes fazendas para criação de gado e para agricultura, 

esta última possível graças à utilização de processos químicos de adubagem e à 

implantação de  sistemas de irrigação que permitiram uma optimização dos 

terrenos. Os Xavante viram-se, em razão disto, impedidos de atravessar estas 

fazendas em busca de seu sustento. Ademais, como consequência do 

desmatamento, também diminuiu a caça, que constituía um dos seus principais 

recursos proteicos. A sedentarização tornou-se iminente e, com esta, surgiu 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

163 

também o brusco abandono de um modo de vida que tinha raízes ancestrais 

muito profundas, bem como de uma série de referências culturais essenciais. 

Segundo Aracy Lopes da Silva, que estudou aprofundadamente este 

tema, o final da década de cinquenta e toda a de sessenta constituíram o período 

de tentativa de “acomodação incómoda” ao impacto do contacto com a acção 

missionária e ao uso de bens industrializados; foi o período em que as doenças 

chamadas ‘de branco’ ceifaram muitas vidas, mas foi também o período em que 

os Xavante começaram a perceber que era possível pedir apoio às instituições 

governamentais, de modo a conseguir proteger-se das frentes expansionistas que 

avançavam pelo seu território e contra as quais resistiam há, pelo menos, trinta 

anos. Os Xavante ocupavam, então, áreas descontínuas, entremeadas por áreas já 

ocupadas por latifundiários, posseiros e empresas agrícolas que, na posse de 

títulos de propriedade emitidos pelo Departamento de Terras e Colonização 

viriam a constituir a grande oposição ao reconhecimento legal do seu território 

(1992:372)111. 

A redução dos limites deste território tornou-se inevitável e, como 

consequência, houve uma significativa perda de áreas ricas em caça e colecta, 

acompanhada de uma substituição crescente das actividades de produção 

económica, onde se inclui o Plano Integrado de Desenvolvimento da Nação 

Xavante, arquitectado nos gabinetes do governo em Brasília e posto em prática 

através da FUNAI, sem a participação dos índios senão no momento de o 

concretizar. Este plano consistia na utilização de terras e de mão-de-obra Xavante 

para implantação de rizicultura mecanizada em larga escala para produção de 

excedentes comercializáveis, inserido num esquema capitalista totalmente 

estranho à actividade económica deste povo indígena, e eivado de um interesse 

político obscuro que se sobrepunha à possibilidade, ou não, deste se vir a 

beneficiar do referido plano. Os objectivos não foram atingidos. Os solos não se 

                                                 
111 Mais informações sobre este período da história dos Xavante podem ser encontradas em 
Menezes (1982) e Lopes (1988).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

164 

prestavam à rizicultura e a FUNAI foi inoperante tanto no trato com os Xavante 

como na gestão do plano. Perante os resultados, a FUNAI foi-se afastando, 

deixando de apoiar o plano num momento em que os Xavante, dentro das novas 

circunstâncias, ainda não se conseguiam auto-sustentar. As consequências foram 

graves na medida em que, entre outras, houve interferências sérias no modo 

tradicional de produção de alimentos, gerando problemas nutricionais e de saúde, 

obrigando os Xavante a uma crescente dependência em relação aos órgãos 

governamentais (Lopes da Silva 1992:372-378)112. 

Com este cenário nada animador, diz-nos ainda Lopes da Silva 

(ibid), a década de setenta é marcada por uma intensa luta de recuperação de 

partes desse território perdido, quer em conflitos abertos com os fazendeiros ou 

empresas que as ocupavam, quer através de pressão política em Brasília, 

reivindicando a posse dessas terras, e, também, com o estabelecimento de 

alianças com indíviduos ou sectores da sociedade civil que actuavam em favor 

dos direitos indígenas. É só, então, que as terras Xavante começam a ser 

oficialmente identificadas, delimitadas e homologadas, processo em curso até aos 

dias de hoje113. 

Como se pode perceber com o atrás exposto, em poucos anos e de 

maneira avassaladora, mudaram as suas condições de assentamento, a dimensão 

das aldeias e a mobilidade das pessoas, as formas de produção económica e de 

actividade política interna e externa. Houve necessidade de adaptar a alimentação 

e hábitos de saneamento e de higiene, de aprender outra língua e outros 

costumes. Este processo, contudo, não decorreu de maneira uniforme em todas as 

                                                 
112 Ver mais detalhes a propósito deste plano e suas devastadoras consequências em Menezes 
(1982:84), Lopes da Silva (1986:51), Lopes (1988:119) e Graham (1990:71). 
113 A situação actual das terras Xavante, em termos de um reconhecimento legal, é a seguinte: 
seis áreas Homologadas (Areões, Maraiwatsede, Marechal Rondon, Parabubure, Pimentel 
Barbosa, e Sangradouro) correspondendo a 1.135.949 ha; uma área Reservada (São Marcos), 
correspondendo a 188.478 ha; duas áreas Delimitadas (Chão Preto e Ubawawe) correspondendo 
a 66.294 ha. Existem, ainda, duas áreas em processo de Identificação (Areões 1 e Areões 2) 
(Ricardo 2000:691-692). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

165 

áreas e aldeias Xavante.  Por exemplo, se a aldeia é adjacente a uma missão 

religiosa, católica ou evangélica, que preste assistência médica e escolar,  se a 

aldeia está próxima a uma estrada onde passam autocarros que os podem levar 

com certa facilidade à cidade mais próxima, ou se fica numa área mais isolada e 

sem facilidades de contacto, se a aldeia tem 100 ou 1000 habitantes, se as 

lideranças políticas tendem mais ao tradicionalismo cultural ou se estão mais 

voltadas para a integração, se faltam ou abundam alguns recursos naturais 

essenciais, se são ou não utilizados produtos e/ou tecnologias industrializados, 

bem como as condições díspares em que se desenvolve a educação escolar, são 

alguns dos factores que podem contribuir para evidenciar a ocorrência de 

especificidades entre os próprios Xavante. 

Voltando agora a um dos assuntos que está em foco nesta tese, 

penso que será oportuno recordar que, tal como todas as sociedades de tradição 

oral, antes da sedentarização os Xavante não tinham uma escola nos moldes da 

nossa. O conhecimento era transmitido e reconstruído de geração em geração, 

num processo de vivência comunitária onde tudo se aprendia no fazer concreto 

pertinente a todas as actividades do quotidiano, femininas e masculinas, em ritos 

formais destinados à transmissão de saberes específicos de determinados grupos 

ou determinado indivíduo, e em celebrações, ritualizadas ou não, que envolviam 

todas as pessoas da aldeia. Este processo educativo que ocorre nas sociedades de 

tradição oral cumpre-se, no entanto, em peculiaridades próprias de cada uma 

destas sociedades. No caso dos Xavante, há um conceito-chave que permeia todo 

o seu pensamento, que se expressa numa única palavra: waihu´u. Esta palavra 

significa a um só e mesmo tempo, aprender, ensinar, saber e conhecer. Sinais da 

manifestação deste pensamento podem-se encontrar em todos os tipos de 

situações. 

“Ter o olhar sempre atento e manter sempre pronta a 
possibilidade de participar seja no que for faz parte de um 
processo de múltiplas faces, e que se sintetiza nas 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

166 

palavras de um Xavante: “não aprende, não ensina, a 
gente olha e vai sabendo”(Nunes 1999:149). 

No trabalho que acabo de citar faço uma análise mais detida sobre 

este processo, especialmente atenta ao modo como as crianças o vivem. O que no 

presente contexto julgo interessante frisar é que, com o fim da vida semi-

nómade, com a relação que a partir de então se estabelece com as missões 

religiosas e com as instituições governamentais, e com o início da educação 

escolar, acontece também uma súbita ruptura na maneira própria de um povo 

pensar. Quer isto dizer que não só lhe são retiradas possibilidades de um 

aprender/ensinar/saber/conhecer comunitário, desvalorizando, assim, o seu 

próprio sistema de construção de conhecimento, como se lhe impõe um outro, em 

que os actos de aprender e ensinar são opostos e performatizados por 

personagens também em oposição. Não se trata apenas de diferenças entre 

oralidade e escrita, e sim, de diferentes modos de pensar. Vários aspectos 

relacionados com este assunto serão desenvolvidos ao longo desta Parte da tese, 

inclusive  particularidades que se referem ao saber oral e ao letrado, tal como 

hoje em dia são vivenciadas pela população Xavante com a qual realizei este 

estudo.   

Como se pode imaginar, todas as transformações até aqui aludidas 

não foram fáceis de administrar e não decorreram sem conflitos internos e 

externos às várias comunidades Xavante. Obrigados a viver novas realidades de 

acordo com a nova realidade, estas comunidades mantém-se em processo de 

procura e de adaptação a novos arranjos. Note-se que a sua própria cultura não 

oferece pontos de referência que possam ajudá-los na busca de solucao para as 

transformações surgidas repentinamente, o que torna tudo ainda mais difícil. Um 

exemplo gritante está nas precárias condições de saúde que se arrastam até ao 

presente, conjugado a um aumento considerável da população. Se é verdade que 

tem havido uma recuperação demográfica nas últimas décadas, correspondendo a 

um desejo deste povo, isto tem tido um elevado custo pois nem sempre se faz 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

167 

acompanhar das restantes condições básicas adequadas ao crescimento saudável 

das crianças, sendo as taxas de morbi-mortalidade infantil ainda bastante altas114. 

No período 1993-1997, na Terra Indígena de Sangradouro, essa taxa foi 

calculada em 87,1 por mil, o que a situa bastante acima da taxa nacional, que foi 

de 37,5 em 1996. Para Luciene Guimarães de Souza e Ricardo Ventura Santos, 

que realizaram estes estudos, apenas 86% das crianças alcançam os 10 anos de 

idade (Ricardo 2000:694). Para além da tristeza e insegurança que esta situação 

provoca em toda a população, uma saúde precária afecta o desenvolvimento 

motor, mental e psíquico das crianças, por vezes irreversivelmente, e reflecte-se 

também num aproveitamento escolar deficitário115. 

Uma nutrição que se tem feito, essencialmente, à base de hidratos 

de carbono (arroz, feijão, mandioca e, mais recentemente, massas), ou seja, sem 

aportes de vitaminas ou proteínas em quantidade suficiente, como ocorre na 

maior parte das áreas indígenas, não permite ao organismo uma boa defesa ou 

resistência à doença. O aumento do consumo de açucar também tem 

desencadeado o surgimento de doenças de ocorrência recente neste povo 

                                                 
114 No início dos anos 60, a população Xavante era estimada entre 1500 e 2000 indivíduos, e em 
1982, cerca de 4.500 (Maybury-Lewis 1984:43). Em 1994 foram contados 7.100 (Ricardo 
1996:XI). O censo de 2000 registou 9.602 indivíduos (Ricardo 2000:14). De acordo com 
Flowers (1994:213), após a “crise do contacto” ocorrida na década de sessenta, o contingente 
populacional Xavante tem dobrado a cada 15 anos. Sobre demografia indígena, ver também 
Azevedo (1994), Penna (1984) e Silva (1994). 
115 Ver maiores informações sobre a saúde das crianças em Gugelmin (1995), Ianelli, Coimbra 
& Santos (1996), Leite (1998), Nunes (1999) e Souza (1999). Informações recentes podem-se 
encontrar em Aconteceu Povos Indígenas 1996/2000 (Ricardo 2000) e nos Relatórios Anuais de 
Saúde que se reportam aos Povos Indígenas. Todas as actividades de prevenção e assistência 
médica, até 1999, eram divididas entre a FUNAI, adstrita ao Ministério da Justiça, e a Fundação 
Nacional de Saúde/FNS, hoje FUNASA, adstrita ao Ministério da Saúde, o que gerava uma 
enorme confusão de competências e uma maior dificuldade em atender aos problemas com 
prontidão e eficácia. Em 1999, a proposta de transferência de todos os assuntos relacionados 
com a saúde indígena da FUNAI para o Ministério da Saúde gerou opiniões contraditórias entre 
os vários povos indígenas, por um lado, pressionados pelas precárias condições de apoio 
existentes, por outro, com receio do esvaziamento cada vez maior da FUNAI, pondo em perigo 
a continuidade desta instituição. O Decreto Lei conhecido como ‘Lei Arouca’ foi aprovado em 
meados de 1999, estabelecendo que a estruturação, funcionamento e financiamento de um “sub-
sistema de atenção à saúde indígena” serão da competência da União, através do Ministério da 
Saúde (Ricardo 2000:132-134). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

168 

indígena, e ainda sem estudos sistemáticos, como por exemplo, os diabetes. De 

notar que muitos dos casos de morte são provocados por doenças curáveis (há 

muitos casos de verminose e outras doenças gastro-intestinais, e doenças de 

pele), resultantes de condições sanitárias inadequadas e de consumo de água 

poluída: acúmulo de dejectos humanos nas áreas em torno da aldeia e depósito de 

agrotóxicos oriundos das fazendas limítrofes, que são arrastados pelas enxurradas 

para o leito do rio. Para além da inadiável melhoria no apoio às emergências, 

certamente são também necessárias acções mais objectivas e eficazes na 

prevenção das doenças em todas as suas frentes, quer isto dizer, na garantia de 

um esquema nutricional adequado, na instalação de saneamento básico, no 

consumo de água descontaminada, e no acesso a uma educação em saúde, de 

modo a reverter este quadro.  

Um outro desequilíbrio social ocorrido nas últimas décadas entre os 

Xavante, tem-se vindo a perceber na distribuição do trabalho entre os géneros. 

Com a sedentarização e a consequente prolongada permanência numa mesma 

aldeia, nas áreas circundantes foram-se exaurindo os recursos, sendo necessário 

procurar áreas cada vez mais distantes para desenvolver os cultivos de 

subsistência. Para os homens, além do trabalho de abrir a clareira para as novas 

roças, o assentamento em reservas delimitadas significou o fim da sua actividade 

de guerreiros e, em muitos casos quase totalmente, da de caçadores. As tarefas 

masculinas foram, assim, em grande parte, esvaziadas de seu sentido. Apesar de 

as substituirem actualmente por uma maior actividade política, o que os leva a 

passar muito tempo fora das suas aldeias de origem, abundam as horas em que 

nestas ficam sem fazer nada. 

Por outro lado, hoje em dia, o trabalho diário nas roças, a colecta de 

lenha e de folhas de buriti, que são tarefas tipicamente femininas, estão 

acrescidos da distância de vários quilómetros que as mulheres têm que percorrer, 

normalmente transportando enormes cargas às costas, sob temperaturas elevadas 

ou chuva. Há mais crianças a quem dar de comer, de quem cuidar, e há mais 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

169 

roupa para lavar. E em nenhuma destas tarefas os homens as ajudam, mesmo que 

tenham tempo e vagar. Presenciei um episódio na aldeia Namunkurá, Terra 

Indígena São Marcos, MT, em que os homens queriam que as mulheres se 

juntassem a si para dançar. Mas estas não foram e disseram que estavam 

cansadas. Os homens protestaram dizendo que, assim, as crianças não 

aprenderiam as danças e aos poucos acabariam por esquecer tudo. As mulheres 

pediram, então, que eles as ajudassem na roça, de modo a que elas não 

chegassem tão exaustas ao fim do dia. E eles responderam, simplesmente, que 

não podiam porque aquelas eram tarefas da mulher. Em situações extremas e 

ocasionais, alguns homens ajudam as mulheres nos seus trabalhos, ou por terem 

uma compreensão maior sobre o problema ou por não existir mais ninguém que o 

faça. Mas a situação continua a ser esta na maior parte dos grupos domésticos116. 

Este desequilíbrio acaba por também atingir as meninas, pois estas 

desde cedo ajudam as mães e são responsáveis por muitas tarefas, quer nas roças, 

quer na aldeia ou na beira do rio. O acréscimo de trabalho que as mulheres têm 

faz com que cada vez mais precisem da colaboração das filhas, convocadas para 

ajudá-las em idade cada vez menor, mesmo que isso as impeça de ir à escola. 

Como resultado, temos uma população com um índice de mulheres analfabetas 

muito mais elevado do que o de homens. O mesmo se aplica ao domínio da 

língua portuguesa, que é a chave de abertura para o entendimento do mundo 

exterior à cultura Xavante, e de extrema necessidade sempre que vão à cidade 

fazer alguma coisa, por exemplo, quando elas mesmas ou os filhos precisam de 

                                                 
116 Seria de muito interesse um estudo antropológico sobre as mulheres Xavante, normalmente 
deixadas para segundo plano, entre outros possíveis motivos, por ser muito discreta a sua 
participação ritual e política, ou seja, por não ocuparem uma posição de destaque nos tópicos 
mais investigados nesta sociedade indígena. Na minha última temporada de campo, as mulheres 
evidenciaram estar conscientes disso e formularam uma crítica nesse sentido, perguntando por 
que nenhum pesquisador se interessa pelo trabalho delas, pela vida delas, pelo que elas pensam. 
A minha investigação sobre a infância rendeu muita informação etnográfica sobre as mulheres, 
pois é com elas que as crianças passam a maior parte do tempo. Estas informações, contudo, só 
serão aqui incluídas na medida em que se tornar necessário, enquanto aguardam uma 
oportunidade de investigação que possa contemplar o universo feminino Xavante de um modo 
mais directo e pleno. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

170 

cuidados médicos. Isto reflecte-se em questões de autoestima, segurança e 

satisfação pessoais, que podem começar a manifestar-se nas meninas ainda na 

idade escolar. Ao longo dos capítulos desta Parte serão apresentadas algumas 

situações em que veremos como a distribuição de tarefas entre os géneros afecta, 

diferentemente, as meninas e os meninos deste povo indígena. 

Perante o quadro que estes poucos exemplos fornecem, torna-se 

compreensível que as condições de vida dos, hoje em dia, estimados 10.000 

indivíduos Xavante, consideradas as áreas índígenas que ocupam no Estado do 

Mato Grosso117 e a sua distribuição por mais de cinquenta aldeias, apresentem 

algumas diferenças entre si, e que a situação da infância em cada  aldeia ou grupo 

local também não seja exactamente igual. Porém, é de fundamental importância 

salientar, que a costurar todas as variantes históricas e circunstânciais, bem como 

a dinâmica das transformações em curso, existe uma cultura Xavante bem 

distinta e identificável, mesmo em relação aos outros povos indígenas que 

pertencem ao tronco linguístico Jê118. 

Pioneiramente revelada por Nimuendajú, que investigou entre os 

Apinajé, Xerente e Timbira Orientais ([1939]1983, 1942 e 1946)119, 

respectivamente, a complexidade e sofisticação da organização social dos povos 

                                                 
117 Ver Mapas e informações demográficas sobre os Xavante, em Anexo. 
118 O linguísta Greg Urban afirma que é comum, actualmente, proceder-se a uma distinção entre 
a família Jê propriamente dita e o chamado tronco Macro-Jê. A rede de línguas geneticamente 
filiadas a este tronco está concentrada na parte oriental  e central do planalto brasileiro. O limite 
setentrional da área é definido por uma linha que vai dos índios Fulni-ô, no extremo-leste do 
Brasil, junto à foz do rio São Francisco, aos Rikbaktsa, localizados ao longo do rio Juruena, no 
Xingu, ao passo que o limite ocidental o é por uma linha entre os Rikbaktsa, ao norte, passando 
pelos Bororo e Guató, que se dirige para o sudeste até aos Ofaié (Urban 1992:90-91). 
119 Para além do excelente registo etnográfico contido em cada uma das monografia de 
Nimuendajú, estas constituiram o primeiro conjunto de trabalhos sobre sociedades indígenas no 
Brasil que poderiam ser relacionados entre si, ensejando, portanto, uma perspectiva 
comparativa. Tudo isto suscitou um grande interesse teórico em torno destas organizações 
sociais duais e os estudos comparativos prosseguiram nos anos setenta, através do Harvard-
Central Brazil Research Project, do qual participaram pesquisadores brasileiros e americanos: 
Joan Bamberger, Christopher Crocker, Jean Carter Lave, David Maybury-Lewis, Julio Cézar 
Mellati, Roberto da Matta e Terence Turner (Maybury-Lewis 1979). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

171 

Jê, baseada em multiplos arranjos dualistas, em contraste com uma cultura 

material e técnica considerada pouco exuberante, porém, extremamente bem 

adaptada ao meio ambiente, foi o que mais cativou os pesquisadores. Assim, a 

bibliografia antropológica que desde os anos cinquenta se tem produzido sobre 

estes povos indígenas, onde os Xavante se incluem, é dedicada, essencialmente, à 

sua organização social e cosmologia. Evidencia uma notória concentração das 

investigações em torno dos rituais de iniciação à vida adulta e à teia de relações 

de parentesco que, a partir de então, se torna mais visível e operante em termos 

da organização social. Por este motivo, apesar dos adolescentes (muito mais os 

rapazes do que as raparigas) atraírem algumas atenções como indivíduos prestes 

a entrar no mundo adulto das relações sociais, as pesquisas têm focalizado, 

sobretudo, os indivíduos adultos,  e dentre estes, também muito mais os homens 

do que as mulheres, uma vez que sobre estes recai um treino específico, formal e 

ritualizado.  

Sobre a faixa etária que antecede a preparação dos adolescentes, ou 

seja, a que entre nós consideramos ser a ‘infância’, e que entre os Xavante se 

desenvolve numa sequência de pequenos ciclos com características muito 

próprias, em algumas instâncias com diferenças significativas entre os meninos e 

as meninas, os dados disponíveis são mais esparsos e menos minuciosos, 

evidenciando uma lacuna no conhecimento do processo de formação ou 

construção da pessoa Xavante. Como referi em trabalho anterior, este processo 

não começa no ritual de iniciação dos jovens à adultez, nem pode ser resumido à 

etapa em que os indivíduos, já adultos, exercem funções sociais e rituais que 

identificamos como sendo mais plenas. Tornar-se um Xavante é ser Xavante a 

cada momento do ciclo de vida. Inicia-se antes da concepção e prolonga-se para 

além da morte. Cada um desses momentos tem uma plenitude em si, que se 

expressa peculiarmente em papéis e funções sociais, em limites e possibilidades 

de actuação, com dimensões e atribuições que lhe são próprias (Nunes 1999). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

172 

Apesar de se saber pouco sobre a infância Xavante, o conhecimento 

já disponível sobre este povo indígena permite sistematizar uma série de 

informações básicas que indicam, do ponto de vista da estrutura societária, que 

tipo de categorias nativas (endémicas) identificam e classificam as crianças 

Xavante. Uma sistematização sobre as categorias da infância, feita a partir dos 

trabalhos de Maybury-Lewis (1984) e Lopes da Silva (1986), que são os que 

mais informações oferecem sobre a organização social Xavante, confrontando-os 

com os dados que eu mesma recolhi na área, já foi feita em Nunes (1999:116-

125). Mas por considerar as categorias da infância Xavante de extrema 

importância no contexto desta tese, volto aqui a apresentá-las. Obviamente, estas 

categorias precisam de ser entendidas no âmbito da organização social Xavante 

como um todo. Dada a complexidade desta sociedade, porém, este é um exercício 

que não pode ser feito ao longo destas páginas. Assim, serão apenas introduzidas 

algumas informações genéricas imprescindíveis a um entendimento 

contextualizado das categorias Xavante que correspondem ao que para nós é a 

infância. Detalhes adicionais serão ainda incluídos ao longo do texto, sempre que 

se tornar necessário fazê-lo. 

 

 

‘Infância’ e as categorias de idade Xavante 

Os Xavante têm uma organização social baseada na existência de 

metades exogâmicas, que correspondem a dois clãs – Poredza’ono e Ö waw?� –, e 

constituídas por meio de uma regra de descendência patrilinear e uma regra de 

residência uxorilocal. Esta organização dual é atravessada por um intrincado 

sistema de classes (age-sets) e de categorias de idade (age-grades) que, para 

Maybury-Lewis, constituem peças fundamentais na estrutura social deste povo, 

por ser através delas que todo o esquema societário se manifesta e se põe em 

movimento. As classes de idade são oito: Hotorã, Tirowa, ?�t?�pá, Abare’u, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

173 

Nodzö’u, Anorowa, Tsada’ro, e Ai’rere, para ambos os géneros. São cíclicas, ou 

seja, a seguir a Ai’rere está a classe Hotorã de novo, e assim por diante. Cada 

uma delas é formada pelo grupo de jovens rapazes que se submeteu, 

conjuntamente, à preparação para as provas de iniciação e que passou pelo ritual 

correspondente, ou seja, a partir da formação de cada novo grupo de wapté120. O 

pertencimento das jovens raparigas a estas classes de idade, como estas não têm 

um ritual de iniciação tâo ritualizado, dá-se por extensão do ritual masculino, de 

acordo com a idade correspondente à dos rapazes. A partir do momento em que o 

indivíduo, de ambos os géneros, passa a integrar uma classe de idade, a esta 

pertence para toda a sua vida, através da sequência das categorias de idade pelas 

quais vai passando até morrer (que perfazem o ciclo de vida). 

Como as classes de idade só se formam a partir da iniciação dos 

jovens à vida adulta, as crianças ainda não são abrangidas por este sistema 

classificatório. É comum, porém, ouvir-se as mães ou os pais tecerem 

comentários a propósito de determinado menino ou menina vir a pertencer à 

próxima classe de idade a formar-se, ou à subsequente121. Na verdade, existe um 

interesse estratégico por parte de todos os grupos domésticos em estarem 

representados em todas as classes de idade, uma vez que há regras e arranjos 

societários que determinam a participação específica de indivíduos de cada uma 

das classes de idade, por vezes em metades alternadas, em rituais vários, tais 

como a corrida de tora ou a iniciação dos jovens. Entende-se, portanto, que a 

inclusão de um indivíduo numa determinada classe de idade, nem sempre 

                                                 
120 Wapté é a categoria de idade que identifica o indivíduo de sexo masculino que se encontra na 
fase liminar de preparação para o ritual de iniciação à vida adulta. Um exemplo: quando eu 
estava em Namunkurá, o grupo de wapté, após a iniciação, iria formar a classe de idade ?�t?�pá. 
O grupo que antes dele havia sido wapté, tinha formado a classe de idade Tirowa. O grupo que a 
seguir a estes seria escolhido para wapté, viria a formar a classe Abare’u. Normalmente, a classe 
de idade formada pelas pessoas mais velhas da aldeia, que estão na fase final do ciclo de vida, é 
a mesma que vai formar o novo grupo de iniciandos, fechando um ciclo e começando outro. 
Assim, todas as classes de idade estão sempre representadas, por ambos os géneros, em cada 
comunidade. Mais sobre as classes de idade Xavante em Maybury-Lewis (1984:153) e Lopes da 
Silva (1986:63). 
121 Ver exemplos em Nunes (1999:117-120). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

174 

corresponde ao que indica a categoria de idade deste, e nem sempre coincide com 

a posição que neste esquema societário ocupam outros indivíduos com idade 

próxima ou idêntica.  

Sendo assim, para se saber como os Xavante classificam 

socialmente as suas crianças e identificam o que parece corresponder à fase etária 

que entre nós equivale à infância, é preciso concentrar a atenção não tanto nas 

classes de idade, já que as crianças não pertencem efectivamente a nenhuma 

delas, e sim, fundamentalmente, nas categorias de idade, uma vez que estas 

expressam as várias fases do ciclo de vida através das quais o indivíduo passa, 

desde o nascimento até à morte. Ao contrário do que acontece com as classes de 

idade – permanentes ao longo da vida e iguais para ambos os géneros, sendo a 

integração das mulheres por extensão do ritual masculino – as categorias de 

idade são diferentes para cada um dos géneros, não são permanentes e a 

passagem de uma para a seguinte não se dá por extensão do género oposto. Quer 

isto dizer, portanto, que o ciclo de vida de um indivíduo Xavante transcorre em 

etapas que se definem de modo diferente para o homem e para a mulher, 

geralmente acompanhando o processo de maturação biológica e social. 

A primeira categoria de idade – comum a ambos os géneros – é 

aiuté. Designa os bebés recém-nascidos e os de colo, até mais ou menos dois 

anos de idade. A sua autonomia de deslocação no espaço e a capacidade de 

comunicação são factores que determinam o fim desta categoria e a passagem à 

seguinte. Porém, um dos factores que me parece mais marcante é o final do 

período de amamentação. Ou seja, é com o nascimento de um irmão ou irmã, que 

as e os aiuté perdem o seu estatuto de bebés de colo e deixam de mamar. Claro 

que existe uma certa flexibilidade em relação a tudo isto, que tem a ver, entre 

outros motivos, com a situação demográfica e com o facto de um bebé ser ou não 

o último da descendência de um casal. 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

175 

A partir de aiuté, as categorias de idade passam a ser diferenciadas 

para os meninos e as meninas. No que refere aos meninos, a categoria seguinte é 

watebremi. Geralmente, são watebremi os meninos com idades entre 2 ou 3 anos 

até aos 9 ou 10 anos. Segue-se a categoria de idade airepudu, que corresponde 

aos meninos mais velhos, de 9 a 12 anos. Os airepudu são aqueles que já estão 

sob observação dos homens mais velhos quanto a transformações biológicas que 

possam indicar a puberdade, tais como a mudança de voz, aumento do tamanho 

da bolsa escrotal. Ainda podem brincar com as meninas ou acompanhá-las em 

actividades domésticas, mas começam também a ser chamados a fazer algumas 

coisas junto com os homens, por exemplo, participar em pescarias mais distantes, 

que implicam em dormir uma noite na mata. Espera-se, também que iniciem 

alguns comportamentos de evitação, entre os quais, que deixem de passar pela 

frente das casas e, sim, que rodeiem a aldeia, passando por trás destas. Portanto, 

as categorias de idade masculinas – aiuté, watebremi e airepudu – são aquelas 

que os Xavante consideram como o período da infância dos meninos, ou pelo 

menos é assim que tentam traduzi-lo para a nossa língua e segundo as categorias 

usadas por nós.  

A passagem da infância para a adolescência é especialmente 

abrupta e marcante para os meninos. A categoria de idade que os identifica como 

iniciandos à vida adulta é wapté e a passagem para esta categoria é formalmente 

marcada pelo facto de terem de deixar a sua casa e começarem a morar em grupo 

(todos os wapté moram juntos), numa casa construída especificamente para esse 

fim (hö), permanecendo por quatro ou cinco anos isolados do contacto social 

com o seu grupo doméstico, bem como com a restante comunidade, excepto com 

os seus pais, homens mais velhos e os danhohui´wa, que são os homens que 

pertencem à segunda classe de idade ascendente e responsáveis formais pela sua 

iniciação à vida adulta122. É este grupo de adolescentes que são em simultâneo 

considerados como pertencentes à mesma categoria de idade – os wapté – que, 

                                                 
122 Sobre os danhohui´wa e as classes de idade, ver nota 37, neste Capítulo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

176 

uma vez iniciados, formarão a nova classe de idade, classe esta à qual 

pertencerão para sempre, não obstante ainda passem através de várias categorias 

de idade ao longo do seu ciclo de vida. 

Note-se que o interesse estratégico que existe por parte de todos os 

grupos domésticos em se fazerem representar em todas as classes de idade, atrás 

mencionado, pode também vir das crianças. Presenciei em Idzö’uhu o caso de um 

airepudu, de idade aproximada à dos restantes airepudu da aldeia, que devido ao 

seu bom desempenho na escola havia sido transferido para a turma onde estavam 

os ritei’wa, rapazes já iniciados. Como um dos resultados, passou a acompanhar 

o grupo dos ritei´wa em outras actividades, e a dançar e cantar com eles. A 

professora contou-me que, neste processo, o airepudu tinha mudado o seu 

comportamento, tinha engrossado a voz (o que eu pude comparar, nos cantos, em 

relação aos outros airepudu) e encontrava-se muito mais próximo daquilo que era 

considerado adequado para formar o novo grupo de wapté, do que os outros 

airepudu, sugerindo que este poderia vir a ser directamente submetido aos ritos 

de iniciação numa aldeia onde houvesse um grupo de wapté prestes a ser 

iniciado. Caso isto viesse a acontecer, este airepudu pularia por cima do período 

de estar no hö e da categoria de idade wapté, e tornar-se-ia ritei´wa antes dos 

demais airepudu da sua aldeia, não vindo a integrar a mesma classe de idade que 

estes integrariam ao se tornarem wapté.   

Esta categoria de idade, wapté, abrange todo o processo de 

iniciação e culmina com a cerimônia de furação das orelhas, a partir da qual os 

jovens se tornam ritei’wa (iniciados), categoria de idade subsequente. É, 

também, quando destroem e queimam a casa onde moraram durante todo o 

período de iniciação, retomam os vínculos afectivos com a família e se 

reintegram ao círculo de casas da aldeia. No entanto, os ritei’wa não voltam a 

habitar na casa onde moraram enquanto aiuté, watebremi e airepudu e, sim, 

continuam a viver em grupo. Só após o casamento, quando passam à categoria de 

idade ipredupté, é que cada um vai residir na casa do pai da esposa, tal como é 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

177 

definido pela regra de residência uxorilocal. Muito embora as suas obrigações 

produtivas se voltem para esse grupo doméstico, pois têm obrigação de ajudar os 

sogros, continuam a manter estreitos laços afectivos com a casa de sua mãe e pai, 

e com o seu grupo de iniciação. Só após o primeiro filho são considerados 

homens maduros e passam à categoria de idade ipredu. 

Diferentemente do que acontece com o homem, as etapas do ciclo 

de vida da mulher Xavante são marcadas por mudanças menos abruptas ou 

radicais, embora sejam igualmente vinculadas à formação das categorias e 

classes de idade. Uma das maiores diferenças está exatamente na passagem da 

infância para a adolescência: as meninas não formam um grupo que vai morar em 

outro lugar e, tanto no período que corresponde à adolescência e em que se 

preparam para a vida adulta, como durante toda a vida de mulheres maduras, elas 

residem sempre na casa ou grupo doméstico onde nasceram. 

No que refere à definição das categorias de idade femininas, os 

dados de Lopes da Silva diferem ligeiramente dos de Maybury-Lewis, recolhidos 

na década de sessenta. Maybury-Lewis, que estudou a sociedade Xavante numa 

perspectiva holística, diz que as categorias de idade femininas são formadas 

como que em extensão das masculinas(1984:201). Já Lopes da Silva afirma não 

haver uma coincidência precisa entre as categorias de idade femininas e 

masculinas, e defende que as categorias de idade femininas têm uma lógica 

própria, um caminho para se constituírem, um sentido específico que só pode ser 

captado e entendido através delas mesmas (1986:137). Esta divergêngia pode 

reflectir transformações decorrentes do processo histórico vivido pelos Xavante, 

mas pode evidenciar também uma diferença inerente ao facto de ser um 

antropólogo ou uma antropóloga a investigar categorias de idade femininas, ou 

ainda, expressar um entendimento mais acurado destas categorias, tornado 

possível pelo conhecimento que se vem acumulando sobre esta sociedade. 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

178 

Segundo Lopes da Silva, tal como vimos antes, a menina é aiuté 

enquanto bebé e até aproximadamente aos dois anos de idade. Daí até antes dos 

seios começarem a se desenvolver é ba’õno, havendo uma subcategoria de idade 

ba’õtõre (um diminutivo de ba’õno), que vai apenas até aos quatro ou cinco anos 

de idade. Quando o corpo começa a evidenciar as transformações biológicas da 

puberdade, mais ou menos entre os dez e os doze anos, passa à categoria de idade 

adzarudu. Maybury-Lewis havia considerado, porém, a categoria adzarudu como 

subcategoria da categoria ba’õno. Para Lopes da Silva isto não pode ser pois as 

duas são categorias que se excluem mutuamente. Pelo que me foi dado observar, 

tendo a concordar com Lopes da Silva. De acordo com os meus dados, ao 

perguntar às mulheres se determinada menina é ‘criança’, se afirmativo, 

respondem-me que é ba’õno, e, se negativo, dizem-me que é adzarudu. 

Explicam-me que ser adzarudu é ser ‘moça’, ou seja, adolescente. Os homens 

são mais hesitantes no que refere a identificar esta fase liminar e, não raro com 

certo embaraço, usam frequentemente expressões do tipo “pode ser…” ou 

“parece que já é…”, o que indica ser este um assunto essencialmente feminino. 

A passagem da categoria de idade ba’õno à de adzarudu parece 

corresponder, portanto, ao limite do período da infância em termos institucionais, 

no que refere à menina Xavante. Digo em termos institucionais porque, no que 

refere à prática do quotidiano, as meninas ba’õno mais velhas e as adzarudu mais 

novas fazem sensivelmente as mesmas coisas e é difícil perceber onde está o 

limite: acompanham as suas mães nas tarefas da roça, da casa, do rio, dos 

cuidados com os irmãos menores, ao mesmo tempo em que brincam com as 

outras crianças. Apesar de se enfatizar a diferença entre ba’õno e adzarudu, há, 

no entanto, inicialmente, uma grande sobreposição de tarefas e comportamentos, 

sendo a mudança muito subtil, tornando-se perceptível só no decorrer do tempo. 

O peso das obrigações e das responsabilidades domésticas tende a 

aumentar para as adzarudu na medida em que crescem e vão ficando mais fortes, 

mais com corpo de mulher. Mas também pode acontecer que, devido à 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

179 

composição do seu grupo doméstico, este peso se faça sentir enquanto ainda são 

muito frágeis. Quero dizer que, por uma necessidade que tem a ver com o 

desempenho do seu papel feminino, se verifique uma passagem gradual à 

categoria de idade seguinte mesmo antes da puberdade. O aumento gradual das 

tarefas que as novas adzarudu são chamadas a desempenhar não as isola 

obrigatoriamente das ba’õno, mas acaba por lhes deixar menos tempo livre para 

andar à solta pela aldeia em bando com estas, e/ou com os watebremi e airepudu, 

entregando-se a brincadeiras mais demoradas. Acompanham, sim, mais 

constantemente, as outras adzarudu um pouco mais velhas, as adabá e as pi’õ de 

seu grupo doméstico. Mas, apesar de um pouco mais recolhidas à proximidade 

com a sua casa, uma vez que estão quase sempre envolvidas em tarefas 

domésticas, e muito embora não devam facilitar encontrar-se publicamente com 

os ritei’wa e ipredupté123, as adzarudu circulam bastante à vontade pelas áreas de 

sociabilidade da aldeia124.  

A mudança de comportamento tende a enfatizar-se a partir do 

momento em que a adzarudu, menina já tornada adolescente, começa a receber o 

futuro marido, à noite, em sua casa125. Durante estas visitas, que acontecem sob 

                                                 
123 Evitação que às ba’õno não é exigida.  
124 No quadro das categorias de idade que Lopes da Silva apresenta (1986:64), a categoria 
feminina adzarudu corresponde à masculina airepudu, porém as minhas informações de campo 
indicam que os airepudu ainda são considerados ‘crianças’, ou seja, pré-iniciandos à preparação 
formal para a vida adulta. Quanto às adzarudu, se é verdade que inicialmente existe uma 
sobreposição  de comportamentos com o das ba’õno, é também visível que é no decorrer desta 
categoria de idade que começa, mais formalmente, através da visita do futuro esposo, a sua 
iniciação à vida adulta. Esta diferença entre o quadro de categorias de Lopes da Silva e os meus 
dados podem indicar, por um lado, que a iniciação dos meninos se tem vindo a retardar (com o 
fim da guerra, não se precisa mais de guerreiros), e por outro, que o aumento demográfico e das 
tarefas femininas conduzem à necessidade de cada vez mais cedo as meninas adolescentes 
assumirem papéis de mulher. Ambas as possibiliddes, vinculadas a estudos de género, estão por 
ser investigadas.   
125 Uma sobreposição (unilateral) entre a categoria de idade ba’õno e adzarudu também se 
evidencia aqui. Há algumas adzarudu que, à semelhança das ba’õno, ainda não recebem a visita 
formal do futuro esposo. Mas não registei que houvesse alguma ba’õno a receber vistas formais 
do seu futuro esposo. O que, ou quem, determina o início destas visitas ainda não foi 
suficientemente investigado. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

180 

observação discreta das mulheres da casa (os homens estão reunidos no warã126), 

os ‘noivos’ sentam-se à frente ou ao lado da casa para conversar, ou entram e 

ficam atrás da pequena divisória de buriti construída especialmente para eles, 

formando um espaço que virá a ser o quarto de ambos após o casamento 

(adabatsa). Note-se que os meninos/adolescentes que têm aproximadamente a 

mesma idade que as adzarudu, são os wapté que já estão no hö e, além de 

existirem poucas possibilidades de contacto, eles devem idealmente se manter 

castos durante esse período de “reclusão”127. Após esta fase de ‘namoro’, 

acontece o rito adabatsa, em que o noivo traz a carne da caçada para oferecer à 

noiva, formalizando,  assim, o casamento. Com isto, a adzarudu passa a adabá, 

que significa ‘aquela que já fez adabatsa’, categoria de idade que se prolonga até 

nascer o primeiro filho128. É então considerada mulher madura, pi’õ, categoria de 

idade que se estende até ser idosa. 

Para fechar esta breve apresentação das categorias de idade 

Xavante, é ainda importante salientar que este povo não utiliza uma categoria de 

idade genérica equivalente à nossa de ‘criança’, que seja válida em simultâneo 

para meninos e meninas desde o nascimento até à adolescência. De notar, 

também, que para além da categoria aiuté, usada indiferenciadamente para bebés 

de ambos os géneros até dois anos de idade, não existem mais categorias de idade 

genéricas que designem do mesmo modo as meninas e os meninos. Assim, o 

início da diferenciação entre watebremi e ba’õno, categorias subsequentes à 

                                                 
126 O warã é a área central das aldeias Xavante, onde se reune diáriamente o conselho dos 
anciãos, onde se tomam as decisões mais importantes, onde se trocam informações, onde se 
fazem as festas. 
127  Termo usado por Maybury-Lewis (1984:159). Segundo este pesquisador, a castidade dos 
wapté “é mais conceitual do que física”, não sendo possível evitar totalmente que os iniciandos 
tenham relações sexuais durante esse período. Informações recentemente recolhidas por mim 
reafirmam que a observação da castidade enquanto estes estão no hö continua a ser considerada 
como o comportamento ideal. 
128 Há uma outra categoria de idade feminina, atsoimbá, que segundo Lopes da Silva 
corresponde à categoria de idade adabá. São termos empregados concomitantemente referindo-
se à mesma pessoa, sendo que adabá é usado por toda a comunidade e atsoimbá apenas pelos 
membros do seu grupo doméstico de origem (Lopes da Silva 1986:134:135). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

181 

aiuté, diferenciação esta que se prolonga até à velhice129, já indica a existência do 

início de uma grande clivagem entre os gêneros e de atribuições específicas para 

um e para outro. Essa clivagem evidencia-se sobretudo na vida adulta mas está 

em processo desde os primeiros anos de vida do indivíduo.  

Todos os indivíduos Xavante sabem a que categoria de idade 

pertencem. As crianças são frequentemente chamadas pelo nome que identifica a 

sua categoria de idade. O mesmo acontece com os adultos, dependendo do 

contexto das conversas ou das situações. A diferença que existe entre adultos e 

crianças é que os primeiros sabem também a qual classe de idade pertencem e as 

segundas dizem “vou ser...”. Embora nas últimas décadas existam registos de 

nascimento com a indicação do ano, o que permite que, de acordo com o nosso 

sistema marcador de tempo, as pessoas saibam exactamente quantos anos têm, 

ainda são as categorias e as classes de idade que os situam nas várias posições 

cronológicas e etárias. É comum ouvir homens e mulheres referirem-se, por 

exemplo, a quando eram wapté ou adzarudu, ou identificar os adultos de uma 

comunidade utilizando a classe de idade. 

Nesta tese, quando utilizar o termo ‘crianças’ é porque, nesse 

contexto específico, é possível referir-me, de modo genérico, aos meninos e 

meninas que integram uma faixa etária compreendida entre o momento em que 

deixam de ser considerados bebés até ao momento em que passam a ser 

adolescentes. Sempre que a diferenciação se fizer necessária, utilizarei as 

categorias de idade Xavante, ou seja: aiuté, watebremi e airepudu para os 

meninos, e aiuté, ba’õtõre, ba’õno, para as meninas, mantendo presente que a 

fronteira entre as ba’õno mais velhas e as adzarudu mais novas é suave e apenas 

gradualmente perceptível.  

 

                                                 
129 A categoria de idade que identifica as mulheres e os homens mais velhos tem uma 
designação comum a ambos, respectivamente, i�rada’pi’õ e i�rada’aibö.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

182 

Uma vez apresentadas as categorias de idade Xavante – dando 

destaque às que definem os limites da infância –  no contexto de certos aspectos 

da organização social deste povo indígena, na seqüência deste capítulo 

descreverei os meandros dos contactos iniciais que acabariam por traçar os rumos 

da investigação que desenvolvi na aldeia Idzö´uhu, e que fornecem a etnografia 

de referência às reflexões sobre a infância e a educação escolar indígena contidas 

nesta tese. Apresentarei os personagens que mais marcaram as várias etapas de 

pesquisa de campo, dando-lhes conteúdo e expressão, bem como os contextos e 

circunstâncias em que esta tomou forma e se desenvolveu. Introduzirei, também, 

os principais pontos de discussão teórica que se manterão presentes, e em 

processo, ao longo da exposição.  

 

 

A aldeia Idzö´uhu: contextualização do seu surgimento 

A primeira vez que ouvi falar da aldeia Idzö´uhu, sua população e 

seus projectos, foi em 1996, num dos corredores da Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, no decorrer de uma 

interessante conversa com Hipa´ri�di, um jovem Xavante, então a residir naquela 

cidade. Embora não estivesse regularmente matriculado num curso nessa 

Faculdade, ele costumava assistir regularmente a muitas das aulas de 

Antropologia, especialmente às de etnologia indígena. Na altura em que esta 

conversa aconteceu, ele esclarecia-me algumas dúvidas que eu tinha quanto ao 

relacionamento das crianças Xavante com seus avós, informações estas que eu 

precisava para a minha dissertação de mestrado. Por sua vez, ao ficar a conhecer 

alguns dos aspectos da investigação que eu tinha em curso, ele mostrou-se 

particularmente curioso sobre as questões que eu levantava relacionadas com a 

construção e transmissão de conhecimento entre o seu povo, em geral, e com a 

participação das crianças nesse processo, em especial. Voltamos a conversar 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

183 

outras vezes, motivados por um crescente interesse mútuo nestes assuntos, e 

Hipa´ri�di acabou por me contar que perseguia algo muito mais vasto do que uma 

formação de nível superior ou equiparada. Movia-o, sim, um objectivo político e 

social que emergia do confronto irreversível entre a sua cultura indígena e a da 

sociedade envolvente, objectivo este imerso numa estratégia colectiva que 

conjugava o saber cauteloso dos anciãos e a mobilidade dos mais jovens por 

entre os meandros da língua portuguesa, dos livros, das cidades e das novas 

tecnologias. 

Hipa´ri�di nasceu e cresceu na aldeia de Sangradouro, Terra 

Indígena de Sangradouro, Mato Grosso. Esta aldeia é adjacente a uma Missão ali 

erguida nos anos 50, por padres salesianos. Não obstante as transformações 

testemunhadas em meio século de relações entre índios e missionários, a 

presença da Missão continua a ser marcante na vida destes Xavante e a esta 

fazem referência nas mais variadas situações. Em 1993, quando estive em 

Sangradouro a dar assessoria antropológica num curso de formação de 

professores Xavante, organizado pela Secretaria de Educação do Mato Grosso e 

com o apoio do Conselho Indigenista Missionário/CIMI, isto ficou bem evidente: 

uma das actividades que estes professores sugeriram e empreenderam, num 

esforço de produção de material pedagógico mais de acordo com a sua realidade, 

foi a de re-contar a sua própria história, resgatando da memória dos mais velhos 

alguns detalhes da sua trajectória em território brasileiro e dos acontecimentos 

que mais a marcaram, entre os quais figurava o encontro dos Xavante com os 

missionários salesianos, em 1957. 

(...) Depois vieram para Parabubu, formando  uma aldeia 
com muita gente. De repente chegou mais uma doença 
grave, coceira e febre amarela. Os Xavante se espalharam 
por causa da doença. Quando chegaram em Sangradouro, 
os Xavante descansaram debaixo do pé de jatobá130. De lá 

                                                 
130 Do Tupi yata’wa; jatobá-do-campo é uma árvore da família das leguminosas (Hymenaea 
stigonocarpa) abundante nos cerrados, de flores vistosas, magnas e amarelas, e de fruto 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

184 

vieram Celestino, Angelo e Máximo ao encontro do Padre 
Mario Panziera, para avisá-lo que os Xavante tinham 
chegado. O segundo Padre foi ao encontro dos Xavante 
para cumprimentá-los e os trazer aqui à missão.  
Chegaram mais e o Padre levou roupa para vesti-los. 
Deram bolos, pé-de-moleque, etc. Depois disso foram 
fazer as casas para morarem. Moravam na beira do rio 
Santa Maria, que é afluente do rio Sangradouro. Só cinco 
famílias chegaram aqui em Sangradouro. Atualmente a 
população indígena é mais ou menos 1819131. 
(...) Antigamente, os nossos pais, mães e avós foram os 
primeiros que chegaram à missão. Antes de eles chegarem 
um caminhão trouxe roupa. Na ocasião receberam roupas 
as mulheres e as meninas, e também os homens. Eles 
chegaram aqui no dia 24 de Fevereiro de 1957. Essa foi a 
primeira chegada dos Xavante; era pouca gente. Logo 
após a chegada, de repente, adoecemos, acometidos por 
sarampo. Por causa disso os velhos acabaram e 
morreram. Os missionários deram remédios para não 
perecermos todos de uma vez. Por isso acabaram com as 
doenças. Depois chegaram outros grupos. Neste momento 
os Xavante são muito numerosos132.  

Estes trechos são aqui apresentados apenas a título de exemplo. Ao 

incluí-los, pretendo enfatizar a constante referência dos Xavante ao encontro com 

os missionários, bem como às décadas de convivência que se seguiram até ao 

presente. As consequências deste contacto espelham-se em muitas das suas 

atitudes e comportamentos, não podendo, por isso, ser ignorada a sua influência 

quando se pensa sobre o presente e se traçam rumos para o futuro. No caso do 

presente trabalho, ao tratarmos de questões educacionais, há que ter em conta que 

a Missão Salesiana de Sangradouro deu formação escolar e religiosa a algumas 

gerações de indivíduos Xavante, inclusive aos actuais professores de Idzö´uhu e a 

                                                                                                                                               
comestível, sendo muito saborosa a massa doce que envolve as sementes. Fonte: Novo 
Dicionário da Língua Portuguesa (Ferreira 1986). 
131 Texto construído pelos professores Xavante Antonino, Alberto, Miguel Angelo, Casimiro, 
Felix, Julio, Inácio, Alvaro Jaime e Osvaldo. Aldeia Sangradouro, Julho de 1993. 
132 Texto construído pelo professor Xavante Rafael. Aldeia Sangradouro, Julho 1993. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

185 

Hipa´ri�di, que aí aprenderam a língua portuguesa, e que mantém activa uma 

escola que abrange os oito anos de ensino básico obrigatório no Brasil133. 

Esta escola, porém, nem sempre funcionou nos mesmos moldes que 

hoje se observam. Num artigo sobre uma outra missão salesiana, a de São 

Marcos, também localizada no Mato Grosso e com uma aldeia Xavante 

adjacente, Menezes (1985) reporta que, inicialmente, as crianças eram integradas 

à escola quando tinham entre 8 e 12 anos, e em seguida entravam para o 

internato134. Isto implicava no afastamento dos pré-adolescentes e adolescentes 

da aldeia e da família durante os anos de formação escolar, passando a habitar 

nas instalações da missão, longe do quotidiano Xavante, voltando à casa de seus 

pais e à vida comunitária apenas no período das férias. Os adolescentes em 

regime de internato passavam, também, a trabalhar para a missão, nas roças desta 

e em outros serviços, privando as famílias da sua colaboração nas actividades 

produtivas da unidade doméstica. A ruptura dava-se em todos os níveis 

societários, e atingia também os modos tradicionais de construção de saber, 

esvaziando-os, ao mesmo tempo em que a missão e a sua escola assumiam cada 

vez mais as responsabilidades educativas. Muitas das lembranças do período de 

frequência do internato, por parte dos homens e mulheres mais velhos que 

                                                 
133 A situação escolar dos povos indígenas no Brasil é muito díspar de ponta a ponta do país e, 
na maioria dos casos, depende directamente da situação de contacto de cada povo. Há alguns 
que têm contacto com a sociedade não-índia há 500 anos e que já nem mais falam a sua própria 
língua, e outros com os quais houve contacto apenas na última década. Também há que levar em 
conta a distância a que estes estão das missões, que normalmente mantêm escolas em 
actividade, o apoio prestado pelos órgaos oficiais ou ONGs, as vias de acesso facilitadas a 
outros locais e, também, que uma mesma sociedade indígena pode estar espalhada por aldeias 
que têm proximidade variável em relação às missões, aos centros urbanos e a outros povos 
indígenas, como é o caso dos Xavante. 
134 Neste artigo, Menezes analisa as transformações económicas e sociais impostas por um novo 
modo de produção, sob a intervenção da ação missionária na área. Oferece observações 
significativas referentes aos ‘bastidores’ da acção missionária no seu esforço de integração de 
uma comunidade indígena, neste caso os Xavante de São Marcos, num dado momento histórico. 
Esta missão ainda existe, embora funcione actualmente de modo um pouco diferente do que 
Menezes aqui apresenta. Tal como em Sangradouro, o internato dos meninos e meninas pré-
adolescentes de São Marcos está desactivado há alguns anos.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

186 

conheci na área de Sangradouro, talvez a primeira geração a frequentá-lo, são 

dramáticas. 

(...) Quando chegaram eles ficavam ainda com os pais, só 
que ele, o outro que é o José Maria, e o outro que é o 
finado António, tio António, aí eles foram internados no 
colégio. O pai não deixava, quase não deixava ele para 
ser internado porque só tem ele, a mulher já tinha morrido 
lá no mato, e ele tinha chegado só ele (na missao). Depois 
que eles foram internados na missão, o pai deles sentia 
saudade, muita saudade, porque ele (o pai) ficava só em 
casa e ele também (o filho), ele quer [ficar] o mais perto 
do pai. Ele deitando sozinho na cama e o pai dele também. 
Que os Xavante mesmo que são rapazes eles dormia ainda 
com o pai, assim, no colo do pai, perto, para eles contar 
historia do passado, contar tudo. O pai deles sempre ia no 
colégio, de manhã, meio dia e à tarde, três vezes por dia, 
ele visitava os filhos, porque só tinha ele em casa, não tem 
ninguém para conversar com ele. O pai dele chora de 
saudade pensando que os salesianos vão deixar muito 
longe dele, ai ele sentia muita saudade, porque não tinha 
ninguém para ficar com ele. Todos eles foram internado e 
um ficava, antes um ficava com ele, nome dele é José 
Maria, ele vestia roupa de mulher, só que um dia eles 
procuravam os meninos para que sejam todos eles 
internados no colégio, aí eles foram e descobriram 
quando ele foi pegar manga, eles descobriram, puxaram a 
roupa dele aí viram que ele é homem, tiraram dele e 
depois foi internado, sem autorização do pai. Eles é que 
quiseram e colocaram. Depois o velho ficou sabendo que 
ele também foi internado, aí começou a adoecer por falta 
dos filhos. Ele começou a ficar mal e eles [os filhos] 
fugiam para ver, para visitar o pai, só que eles [os 
missionários] não deixavam. Quando fugia eles entrava 
em baixo da cama, que é feito de giral, eles se escondia, 
mas esse padre, como falei o nome, o padre Mário, ele 
procurava em todos os cantos dentro da casa, não 
respeitava a casa do outro, ele procurava e ele puxava 
com as pernas, os braços e mandava, levava no colégio. 
Agora ele vai... está lembrar o choro quando o velho tinha 
morrido, os parentes, os irmãos, os sobrinhos, choraram 
de saudade por falta desse velho porque é o único pai que 
ele acompanhou até a missão, só que ele, antes ele já 
tinha visto que ele vai passar três anos na missão com os 
filhos, depois que os filhos aprenderem o que é bom, aí 
eles vão deixar os filhos, e já vão morrer. Só que não era 
para ter morrido antes de três anos, só que os padres, é 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

187 

como atirarem na pessoa, eles mataram com a saudade, a 
saudade com a falta dos filhos dele. Como ele tinha muita 
saudade dos filhos e ele não tinha os filhos dele perto, 
todos eles foram internados sem ele ter autorizado para 
eles, aí ele começou a sentir saudade deles, adoeceu, e 
morreu135. 

Penso que este primeiro grupo Xavante que chegou a Sangradouro 

deve ter sentido, realmente, dificuldades incalculáveis no confronto com todas as 

transformações decorrentes do contacto com a Missão. Havia o recente choque 

cultural, não entendiam a língua nem os costumes dos missionários, e até mesmo 

o sentido da leitura e da escrita era difícil de captar. Mas, perante a situação que 

se havia criado, a sua necessidade de apoio à saúde e de reorganização das 

actividades de subsistência deixava-os sem alternativas. Os cuidados que 

regularmente recebiam da missão eram compensados, ou pagos, com a prestação 

de vários serviços, pelos homens, mulheres, jovens adolescentes e até mesmo 

pelas crianças que deambulavam por perto. Foram os Xavante que trabalharam 

na construção das restantes instalações da missão, trabalharam nas roças e nos 

pomares, nas cozinhas, limpezas, etc... E assim se foi delineando uma relação de 

troca, porém, de uma troca desigual, na medida em que os Xavante estavam 

submetidos a um processo impositivo. A catequese, a escola, o internato, entre 

outras, foram instituições que a população indígena foi forçada a aceitar, 

integrando-as ou não no seu modo de vida, sem saber como as questionar durante 

as primeiras décadas. 

No que refere à escola, este primeiro grupo de adolescentes a 

frequentá-la e a entrar no internato, e seus pais, realizaram um enorme esforço 

para tentar entender que utilidade ou benefícios poderiam vir a tirar da formação 

escolar que estavam a receber, agravado pelo facto de existirem poucas 

oportunidades de poder aplicá-la em seu próprio proveito. Esta situação, porém, 

                                                 
 
135 Depoimento de um dos homens mais velhos da aldeia Sangradouro. Original em língua 
Xavante, traduzido para o português por Cesarina Tsinhotsé´ehutuwe Tsahöbö, professora de 
Idzö´uhu. Fonte: material etnográfico de Idzö´uhu, 1998. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

188 

foi mudando pouco a pouco. Os depoimentos de indivíduos da geração seguinte à 

que fez o primeiro contacto com os missionários, ou seja, de indivíduos que já 

nasceram na missão e cresceram habituando-se à ideia do internato, apesar de 

referirem à persistência da dor da separação da vida na aldeia e em familia, e de 

muitas dificuldades na adaptação à escola, evidenciam algumas tentativas 

concretas de aplicação dos rudimentos da escrita, da leitura e da matemática. 

(..) Aí, senti muito e foi muito duro para mim acostumar 
ficar lá no colégio. Dois dias, chorei muito. Falei com o 
mestre para ver se pode me liberar para mim voltar de 
novo, ele falou que não pode. Aí comecei mesmo. No outro 
dia, no fim da semana, a mãe visita lá no colégio, vai lá 
para cortar cabelo, tirar aqueles cabelo aqui tudo, dá uma 
limpada tudo, geral. Ela aconselha, você pode escutar do 
padre, do mestre, senão eles te apanha. Aí, falei para ela, 
hoje mesmo eu me apanhei. Como que ela não sabe nem 
falar português? Ela sentiu muito, não tem como ela falar 
para os salesianos. Aí ela sentiu um pouco isso. Aí eu falei 
para mãe: mãe, daqui para a frente eu vou me portar bem, 
para ver se eu posso aprender alguma coisa, mas eu não 
estou entendendo aquela língua que eles falam. O Lucas 
[Ruri’õ], porque ele já entrou antes de mim, ele já 
aprendeu alguma coisa, aquilo que os padres fala para 
ele, ele transmite para a gente, para mim, para qualquer 
um. E com aquilo a gente está caminhando. E depois, 
devagarzinho ele vai ensinando. Ali que a gente abriu um 
pouco a cabeça. Mas naquele tempo a gente não se 
interessava muito, na minha parte não me interessei muito 
de estudar, eu parei na 4ª série. Com aquilo deu para mim 
andar um pouquinho, para mim responder,  para mim 
falar, para mim respeitar a pessoa, mas isto já é uma 
ajuda. Por isso eu sempre falo. Quem que me ensinaram 
isso, primeiro lugar foi a minha mãe. A minha mãe me 
aconselhou muito naquele tempo. Quando eu fui no 
colégio, eu fiquei com aquele medo, como que minha mãe 
e meu pai me falaram, os pais já começava... a gente 
escutava bem deles, e já começava junto, via a 
comparação (...)136. 

                                                 
136 Orlando Tsimroparidi Pratsé, nascido na aldeia Sangradouro, em 1963. Depoimento 
recolhido em Maio 1999, na aldeia Idzö´uhu, onde, na época, vivia e trabalhava como motorista 
de camião. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

189 

Tal como Orlando Tsimroparidi, outros Xavante avançaram nos 

estudos, aprenderam a dominar o português, e alguns chegaram mesmo a 

frequentar o magistério primário numa cidade próxima, tornando-se professores 

na escola da missão e nas das pequenas aldeias que, entretanto, se formaram na 

área circundante. Ainda que continuassem sob a vigilância e a orientação 

pedagógica dos missionários, o facto de serem professores abriu a estes Xavante 

a oportunidade de sair de Sangradouro para frequentar actividades de formação, 

de conhecer outros lugares e outros índios também professores, trouxe-lhes a 

experiência do confronto entre o seu sistema de construção de conhecimento e o 

sistema educacional dos brancos, e a consequente possibilidade de aprofundar 

uma reflexão sobre o tipo de educação que seria mais conveniente e necessário à 

sua gente. Lucas Ruri’õ, o colega a que Orlando Tsimroparidi faz referência no 

seu depoimento, o tal que já sabia alguma coisa de português e traduzia para os 

outros, é um desses professores. Dezanove anos depois de ter começado a sua 

formação como professor, em busca de uma autonomia de ideias, decidiu deixar 

de leccionar na escola da Missão. Hoje, assume a orientação pedagógica da 

escola de Idzö´uhu e tenta dar forma a um projecto educacional com traços 

marcadamente Xavante, e é um participante activo no debate sobre educação 

indígena no Brasil. É, também, um dos interlocutores a colaborar nesta 

investigação. 

Mas, se ao longo das primeiras décadas de formação escolar foi 

crescendo e tomando forma a consciência da necessidade da alfabetização, 

cresceu também uma resistência ao internato, passando os Xavante a questionar 

cada vez mais o quanto a sua existência interferia, de modo negativo, no processo 

educativo próprio da sua cultura. Esta resistência foi reforçada pela política 

indígenista que pela mão de antropólogos, linguístas, educadores, sociólogos e 

juristas ia tomando forma no Brasil137, e que acabou por levar ao encerramento 

                                                 
137 Em Dezembro de 1979, a Subcomissão de Educação da Comissão Pró-Índio/SP, realizou o I 
Encontro Nacional de Trabalho sobre Educação Indígena. Entre várias questões, discutiu-se a 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

190 

do regime de internato em várias missões no decorrer da década de 80. A missão 

continuou a dar formação escolar, mas as crianças moravam com as suas famílias 

na aldeia. Com isto, ainda que introduzindo algumas alterações e fazendo novos 

arranjos, este povo indígena foi retomando algumas práticas de formação da 

pessoa Xavante há anos abandonadas. Por exemplo, voltou a formar-se o grupo 

dos wapté na aldeia, de acordo com a tradição, sob a orientação e 

responsabilidade dos homens mais velhos e dos danhohui´wa, que é como se 

designa qualquer um dos membros da classe de idade responsável pela sua 

iniciação138. Porém, a tradição precisou de se adaptar à necessidade da frequência 

escolar na Missão, não podendo ser total o isolamento dos iniciandos em relação 

ao resto da comunidade.     

As dificuldades, contudo, não pararam por aqui. Os planos para a 

formação da aldeia Idzö´uhu surgem na sequência de inúmeras outras 

incompatibilidades com a Missão salesiana, resultado dessa crescente 

conscientização por parte de alguns dos Xavante, num momento em que tentam 

re-olhar para si mesmos e recuperar traços do que era a sua autonomia, e, 

também, num cenário de crescente força política por parte dos povos indígenas 

no Brasil. Na sua origem estão, igualmente, alguns conflitos e cisões internas, 

que são traços marcantes na organização política deste povo indígena e que 

influenciaram, desde sempre, o padrão de formação de novas aldeias e sua 

distribuição no território. 

                                                                                                                                               
falta de uma filosofia de educação indígena por parte da FUNAI e as poucas oportunidades de 
parceria entre as universidades, os indigenistas e missionários. Nesta reunião buscava-se reunir 
experiências e identificar problemas, no sentido de encontrar caminhos mais adequados para 
uma educação indígena no Brasil (Lopes da Silva 1981). Desde então até aos dias de hoje, 
verificaram-se mudanças significativas no plano institucional (ver sub-item ‘Panorâmica sobre 
um século e referências etnológicas sobre a infância nas sociedades indígenas no Brasil’, no 
Capítulo 2, Parte I, e nota 3, neste Capítulo). 
138 As oito classes de idade Xavante, em alguns casos rituais, agrupam-se em duas metades, 
sendo cada uma das metades formada por quatro classes alternadas (por exemplo: A, C, E e G 
são uma metade, e B, D, F e H, a outra metade. Supondo que o novo grupo de wapté formará a  
classe de idade A, os danhohui´wa serão indivíduos da classe C já formada. Ou seja, wapté e 
danhohui´wa pertencem à mesma metade. Ver sobre as classes e categorias de idade neste 
capítulo, no sub-item ‘Introduzindo os Xavante’.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

191 

Adão Toptiro, um dos homens mais velhos da aldeia Sangradouro, 

e que era jovem quando os Xavante fizeram o primeiro contacto com os 

missionários, decidiu deixar esta aldeia e partir em busca de um novo espaço. Ele 

foi o fundador de Idzö´uhu. Consigo foram seus filhos e filhas solteiros, os filhos 

casados e as noras139, as filhas casadas e os genros, as netas e os netos. Depois 

veio também um dos seus irmãos e a sua respectiva descendência140. No lugar 

que lhes pareceu mais adequado, próximo a um pequeno rio de águas límpidas, 

ergueram os primeiros abrigos, idênticos aos que costumavam construir quando, 

ainda vivendo em semi-nomadismo, andavam em excursões sazonais de caça e 

colecta. Foram abrindo uma clareira na mata, preparando os terrenos para as 

roças, e começaram a construir as primeiras casas. 

Em 1999, quando estive em Idzö´uhu, outras famílias haviam se 

juntado às fundadoras. A aldeia já era composta por doze casas e nela habitavam 

cerca de uma centena de pessoas, metade das quais eram crianças. Contudo, o 

velho Adão Toptiro não decidiu sózinho sobre esta cisão com a aldeia onde 

morava desde 1957 e a consequente formação de uma aldeia nova. Por trás deste 

gesto existe uma estratégia recente, fruto do processo histórico que temos vindo a 

comentar, e que envolve indivíduos mais jovens, que na época do semi-

nomadismo não teriam poder para tal. Estes jovens conseguiram estudar, reagir e 

movimentar-se pelo mundo que, de maneira avassaladora, assolou as vidas dos 

seus avós décadas atrás, e anunciam, assim, uma outra maneira de enfrentar os 

desafios. 

                                                 
139 Em muitas situações, o faccionalismo político e as questões de poder internas aos Xavante 
sobrepoem-se à regra de residência uxorilocal geralmente praticada, em que os genros se 
integram ao grupo doméstico da sua esposa. No caso de Idzö´uhu, Adão Toptiro precisava de ter 
o apoio dos filhos e, quando lhes pergunto se esse esquema de residência contrariava a regra, 
eles dizem que em parte sim, mas que todos eles continuavam a dar apoio ao sogro, que o 
ajudavam sempre que ele precisava, segundo a tradição, mesmo que ele morasse em outra 
aldeia. 
140 Sobre padrões de residência, parentesco, unidades domésticas e organização social dos 
Xavante, ver Maybury-Lewis (1979, 1984), Lopes da Silva (1982, 1983, 1986 e 1992) e 
Gianccaria e Heide (1984). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

192 

Frentes de expansão Xavante no mundo não-índio 

Hipa´ri�di, um dos filhos mais novos de Adão Toptiro, é fruto dessa 

etapa embrionária de autonomia e “resgate cultural”141, cujo projecto tinha vindo 

a dar origem a Idzö´uhu. Ainda em Sangadouro, revelando-se um bom estudante 

e hábil no contacto com os brancos, o conselho dos anciãos acabaria por escolher 

este ritei´wa para integrar um pequeno grupo de jovens que iria desvendar o 

mundo que ficava além dos limites da área Xavante e da Missão salesiana. 

Inevitável e irreversível, o contacto com a sociedade envolvente tinha de ser 

dominado também por parte dos indígenas e não havia mais tempo a perder. 

Resumindo, a estratégia era a seguinte: esses jovens, qual frente de 

batalha, iriam para as cidades estudar e aprender sobre a vida dos brancos, seus 

costumes, comportamentos, habilidades, dificuldades, emoções, rituais e 

celebrações, seu modo de pensar e de solucionar problemas, de se organizar 

social e politicamente, sua economia, seus bens de consumo e tecnologias, etc.. 

Periódicamente, voltariam à aldeia para dar conta do seu aprendizado aos mais 

velhos e, através destes, a toda a comunidade. Estes jovens deveriam desenvolver 

a capacidade de perceber e decodificar os mais variados aspectos da vida na 

sociedade brasileira que a cada dia mais e mais os envolvia, e apresentá-los no 

warã, desencadeando um processo reflexivo sobre o que deveria ser aproveitado, 

adaptado, ou rejeitado. Os Xavante queriam, deste modo, estar preparados, de 

cada vez que esse mundo novo e estranho lhes chegasse mais perto e fossem 

instados a aceitar ou a adoptar algo diferente, para escolher ou decidir o que mais 

lhes conviesse. Queriam evitar o devastador processo de perda total de 

referências próprias em troca de outras que não entendiam, ou que para si não 

faziam o mínimo sentido. Queriam, enfim, poder ter uma resposta mais activa e 

consciente aos desafios do contacto com a sociedade não-índia.  

                                                 
141 Expressão frequentemente usada pelos povos indígenas, em contextos desse tipo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

193 

Estes jovens tornavam-se, assim, elos fundamentais na relação 

entre a sua comunidade e o imenso mundo que lhe era exterior e, muito embora a 

última palavra continuasse a pertencer ao conselho dos anciãos, eles iam 

assumindo cada vez mais responsabilidade e autonomia nas suas incursões 

urbanas. Começa a perceber-se uma deslocação do poder, antes totalmente nas 

mãos do grupo dos homens mais velhos, grupo este que continua a ser respeitado 

como tal, que continua a possuir a sabedoria ancestral, que tem a maturidade de 

muitos anos de vida, mas que não domina o modo de viver dos brancos, nem a 

sua língua, habilidades estas de importância crucial para poder gerir os interesses 

actuais e lutar por direitos fundamentais ao seu povo. 

Obviamente, este processo não foi, e continua não sendo, nada 

fácil, nem para uns, nem para outros. Nem todos os jovens que saem das aldeias 

para estudar nas cidades conseguem seus objectivos, nem todos se adaptam, nem 

todos sabem exactamente o que fazer depois, nem todos se fazem entender 

quando regressam, e nem todos regressam. Por sua vez, nas aldeias, tudo o que 

chega de fora, sejam ideias, pessoas ou objectos, não é recebido ou entendido do 

mesmo modo por todos. Tudo isto indica que o processo é muito longo, e que 

não é vivenciado por todos de igual maneira. Cada indivíduo, cada aldeia, cada 

povo índigena envolve-se em níveis diferentes de reflexão e de acção, e as 

consequências que se verificam a curto, médio e longo prazos também serão 

díspares para todos os envolvidos. 

O que distinguiu a história de Hipa´ri�di da de alguns outros jovens 

indígenas que eu tive a oportunidade de conhecer, foi o facto desta começar a 

delinear resultados mais concretos, absolutamente inovadores, que chegaram 

mesmo a ultrapassar o objectivo contido na estratégia original que acima 

resumi142. Comecei a perceber isto quando Hipa´ri�di me convidou para participar 

                                                 
142 No Brasil existem muitos outros jovens indígenas a assumir a liderança de processos 
semelhantes a este, e a distinguirem-se em várias actividades sociais, políticas, culturais, 
artísticas e científicas. Porém, o caso de Hipa´ri�di e de Idzö´uhu é aquele que melhor conheço e 
o qual tive a oportunidade de acompanhar.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

194 

num evento cultural em São Paulo, organizado pela então chamada Associação 

Arte e Cultura Idzö´uhu, criada sob sua liderança. 

Chamado A´uw?�tó hã Aihinimã, que quer dizer – Xavante: os ritos 

são para todos –, o evento era realizado em parceria com a Estação Ciência da 

Universidade de São Paulo, que cedia o espaço e a sua equipe de produção, e 

tinha apoio de algumas pequenas empresas e associações culturais. Um dos seus 

objectivos mais proeminentes e imediatos seria dar a conhecer a cultura Xavante 

à população não-índia da cidade de São Paulo. 

Especialmente voltado para o público escolar, mas aberto ao 

público em geral, A´uw?�tó hã Aihinimã tinha como eixo central uma exposição 

onde, para além de artefactos que fazem parte dos vários aspectos da cultura 

Xavante, dos rituais aos domésticos, se tentava recriar um pouco do ambiente de 

uma aldeia. Havia uma casa construída nos moldes tradicionais, fogo aceso a 

assar mandioca e espigas de milho, homens a preparar os seus arcos e flechas, 

esteiras e cestas, mulheres nos seus afazeres domésticos e a cuidar dos bebés, e 

crianças a brincar por ali. Havia, também, muitas fotografias e desenhos afixados 

em painéis, e exibição de videos. Os Xavante de várias idades que vieram de 

Idzö´uhu propositadamente para o evento ficariam por ali o dia todo, disponíveis 

para mostrar suas habilidades tão diferentes das nossas, para contar seus mitos, 

ou para conversar com quem se interessasse por isso, na medida em que o seu 

domínio do português ou o nosso da língua Xavante o permitisse! 

Paralelamente à exposição decorreria uma série de actividades: 

apresentações de canto e dança Xavante, venda de artesanato, projecção de 

videos e documentários sobre cultura indígena seguidos de debate, e palestras a 

serem proferidas por artistas, antropólogos e outros profissionais que tivessem 

tido um contacto mais próximo com a cultura Xavante. A minha participação, 

portanto, seria apresentar o meu trabalho de investigação sobre a infância, sobre 

a minha experiência com este povo indígena, as minhas impressões ao comparar 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

195 

o que havia aprendido sobre as crianças Xavante com aquilo que eu sabia sobre a 

infância na minha popria cultura. Enfim, Hipa´ri�di queria dar uma tónica 

científica ao evento e, assim, conferir-lhe uma dimensão ainda maior, 

provocando um maior impacto nos estudantes e na opinião pública em geral, uma 

vez que esta semana cultural foi coberta pela imprensa escrita e telivisiva. 

Tal como os outros meus colegas, acedi ao convite, e lembro-me 

que foi uma das oportunidades mais gratificantes que já tive para falar sobre a 

minha pesquisa entre os Xavante e o meu interesse especial pelas suas crianças. 

Na plateia, de olhos muito atentos e curiosos, havia alunos de escolas do ensino 

básico de várias localidades no Estado de São Paulo, entre os 7 e os 12 anos. E 

havia, igualmente atentos, nas filas ao fundo da sala, algumas crianças e adultos 

Xavante. Enfim, dois tipos de público para os quais, enquanto antropólogos ou 

cientistas sociais, não estamos muito habituados a falar. Estavam ali reunidos, 

porém, alguns daqueles que considero serem interlocutores cruciais no meu 

trabalho: a população que estudo, em particular, e as crianças, em geral. 

Aquela comunicação serviu para que eu tomasse consciência deste 

facto. Percebi que era importante que eu falasse de modo a que os índios ali 

presentes me entendessem, quer concordassem ou não comigo. Tornou-se 

vividamente claro que eu pretendia que os meus estudos fizessem sentido não só 

para mim, mas para eles também, e que passava a ser importante ter, da sua parte, 

um retorno, um comentário, uma opinião. As crianças paulistas, por sua vez, 

surpreenderam-me na sua curiosidade espontânea, seu medo e seu 

deslumbramento à medida em que iam desvendando o mundo de outras crianças, 

tão diferentes e tão iguais, vendo-as à luz do que sabiam de si mesmas e revendo-

se no encontro com o outro que, mesmo pertencendo a uma cultura que lhe era 

estranha, tão próximo de si estava. 

Esta experiência veio confirmar e reforçar algumas tendências já 

então presentes no meu trabalho de investigação: primeiro, que as crianças 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

196 

podem ocupar uma posição central nos estudos e irradiar a atenção do observador 

para todos os outros aspectos sociais e culturais; segundo, que é necessária uma 

reflexão interdisciplinar sobre o universo da infância junto aos vários 

profissionais que com esta lidam; terceiro, que os estudos devem ser conduzidos 

de modo a permitir um retorno à população estudada, neste caso, à população 

indígena e suas crianças, sendo-lhes de alguma utilidade concreta. A estes 

aspectos somou-se mais uma possibilidade: a de que os estudos antropológicos 

sobre as crianças de um determinado grupo pudessem ser acessíveis às crianças 

de outro grupo, e que essa troca permitisse alargar o conhecimento de ambos os 

grupos sobre o mundo, sobre os outros, e sobre si mesmo. 

Isto remete-nos, de imediato, à necessidade, a meu ver, imperiosa, 

dada a sociedade pluricultural onde vivemos, de incluir e aprofundar estudos 

antropológicos sobre a infância nos cursos de formação de educadores, quer 

sejam indígenas, ou não-indígenas. Sinais desta necessidade sempre se tornaram 

evidentes em todas as oportunidades que tive de conversar com crianças e jovens 

adolescentes de outras culturas, sobre as crianças e jovens Xavante com os quais 

convivi, exibindo diapositivos e/ou videos, e isso sempre foi duplamente 

enriquecedor: por um lado, inesperadamente, essas crianças e jovens deparavam-

se com questões antes por si não cogitadas e, por outro, eu surpreendia-me com 

perguntas e comentários que jamais me teria lembrado de considerar, não fosse a 

nossa conversa. Mas os professores das escolas onde existe um grande 

contingente de alunos oriundos de várias culturas queixam-se muitas vezes de 

não estarem preparados, quer para lidar com situações conflitantes, quer para 

aproveitar a riqueza que a multiculturalidade escolar pode oferecer, o que não 

deixa dúvidas sobre essa falha na sua formação. 

A minha participação neste evento e o acompanhamento de muitas 

das actividades nele incluídas permitiram-me um entendimento mais concreto 

dos objectivos de Hipa´ri�di e do grupo maior que este ali representava. Já não se 

tratava apenas de aprender sobre a vida dos brancos e, sim, de dar a conhecer aos 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

197 

brancos a cultura Xavante, deixando bem explícita a ideia de que a nossa 

sociedade em muito ganharia se mais soubesse sobre o seu modo de pensar, 

sentir, se organizar societariamente, trocar bens ou educar as crianças. A relação 

que pretendiam iniciar com a população da grande cidade de São Paulo era de 

igual para igual, salvo pelas respectivas proporções demográficas, e mesmo a 

colaboração de antropólogos e artistas não impediu que o recado fosse dado, 

essencialmente, pelos Xavante. Para estes, excluindo o inevitável cansaço face ao 

esforço empreendido, o balanço foi positivo e haveria que explorar os caminhos 

que a exposição parecia ter aberto.  

Alguns meses depois deste evento, circunstâncias de ordem pessoal 

e profissional afastaram-me do Brasil e, lamentavelmente, por dois ou três anos 

não reuni as condições para acompanhar o evoluir deste projecto da Associação 

Arte e Cultura Idzö´uhu. Mas, no início de 1999, quando voltei a este país para 

mais uma etapa de pesquisa de campo em área Xavante, o meu re-encontro com 

Hipa´ri�di não tardou e tive a agradável notícia de que, não obstante os acidentes 

de percurso que sempre acontecem, o projecto se mantinha activo e a trilhar os 

seus rumos. 

A Associação, entretanto, havia mudado sua denominação para 

Associação Xavante Warã, tinha adquirido novos parceiros e apoios, e 

prosseguia com alguns de seus principais objectivos. A exposição que tinha sido  

montada em São Paulo estava, na altura em Goiânia, no Museu Antropológico da 

Universidade Federal de Goiás. A pedido de Hipa´ri�di e por ser também de meu 

interesse, visitei-a quando estava a caminho do Mato Grosso. O professor 

responsável pela sua instalação disse-me que era a exposição mais visitada do 

Museu, principalmente por alunos das escolas secundárias de todo o Estado. No 

folheto que a introduzia aos visitantes, a Associação definia-se como: 

"(...) uma entidade sem fins lucrativos, concebida pelos 
índios Xavante da aldeia de Idzö´uhu - MT. A Associação 
é gerida pelo conselho tradicional da aldeia e conta com a 
parceria de uma equipe interdisciplinar de profissionais, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

198 

ambas as partes trabalhando com o objectivo de 
encontrar alternativas auto-sustentáveis para a 
sobrevivência da comunidade e buscando valorizar e 
garantir a preservação da cultura Xavante. Os projectos 
da Associação na área de cultura, como o evento 
"Ró´mãdö-um olhar atento", visam promover um 
intercâmbio cultural e de conhecimento entre a nação 
Xavante e a sociedade nacional. Estes projectos  são um 
meio de trazer ao público urbano143 um pouco da 
realidade cotidiana e actual de uma comunidade indígena, 
suas dificuldades diárias, seus projectos e planos para o 
futuro, sua maneira de encarar a sociedade envolvente, 
sua sabedoria milenar. A Associação espera, assim, 
ressaltar a força e o orgulho que esta, entre outras 
minorias étnicas, vem demonstrando no sentido de deixar 
o legado de sua tradição para as novas gerações. A 
realização do evento "Ró´mãdö - um olhar atento" foi 
possível devido à inestimável disponibilidade da 
comunidade de Idzö´uhu e ao apoio da Fundação 
Phytoervas de Proteção ao Índio Brasileiro. Cabe ainda 
agradecer o espaço aberto pela UFG, o apoio do Museu 
Antropológico da Universidade e de profissionais como a 
etnóloga Sônia D´orta, que organizou e tem cuidado com 
muito carinho do acervo etnográfico da Associação144. 

Penso que, mais do que eu poderia explicar, este texto evidencia 

claramente a habilidade com que os líderes de Idzö´uhu, através de Hipa´ri�di e do 

seu domínio sobre o mundo de fora da aldeia, têm encontrado soluções para 

mediar o contacto com a sociedade não-indígena, com outros povos indígenas, 

com a comunidade científica e artística, com os órgãos do poder, com as 

organizações não-governamentais e com várias outras entidades nacionais e 

internacionais145. É claro que, paralelamente a todo o empenho dos envolvidos, o 

                                                 
143 No Brasil, a partir da década de setenta, foram criadas, em distintos centros urbanos,  várias 
organizações não-governamentais, muitas das quais ainda funcionam como instâncias de 
referência para os povos indígenas e, simultaneamente, consistem em seus veículos de 
divulgação. 
144 Texto retirado, na íntegra, do folheto de divulgação da exposição “Ró´mãdö - um olhar 
atento”, de autoria de Xanda de B. Miranda e Adriana Russi T. de Mello, do Conselho de 
Cultura da Associação Warã. 
145 Um outro caso de liderança digno de nota aconteceu nos anos 70, quando o Xavante Mário 
Dzuru’nã, popularmente chamado Juruna, se tornou conhecido por gravar em audio as 
declarações feitas por alguns políticos brasileiros no que concernia às questões indígenas, e por 
usar essas gravações para, uma vez estes eleitos, lhes cobrar o cumprimento de promessas que 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

199 

projecto tem-se desenvolvido no meio de muitas dificuldades, contradições, 

questionamentos, conflitos internos, paradoxos, invejas e mal-dizer... mas, apesar 

de tudo, há avanços visíveis, há algo concreto a ser construído e sobre o qual se 

pode reflectir. 

A educação é uma das áreas de acção da Associação que já 

apresenta resultados em duas frentes: entre nós, com as exposições destinadas ao 

grande público e com outras iniciativas e actividades levadas a cabo em várias 

escolas, e na aldeia Idzö´uhu, com a tentativa de implementação de um projecto 

educativo original. Não obstante tenha recolhido dados e informações sobre 

vários outros aspectos referentes ao projecto como um todo e à população que 

nele participa, e sobre a qual incide, o facto desta investigação se debruçar sobre 

a infância e as questões educacionais obedece, assim, a uma confluência de 

interesses: do meu, do de Hipa´ri�di e da Associação Xavante Warã. 

Ao retomarmos, então, a conversa que haviamos interrompido há 

algum tempo atrás, Hipa´ri�di e outros membros da Associação contaram-me o 

que havia acontecido em Idzö´uhu no interregno, e forneceram-me detalhes sobre 

o seu projecto educacional, agora mais estruturado, idealizado e dirigido por 

Lucas Ruri’õ, o professor Xavante de quem falei páginas atrás. Foi quando fiquei 

a saber que a dissertação de Mestrado que eu havia escrito em 1997 (Nunes 

1999) estava a ser por estes usada como referência. Não chegou a haver 

oportunidade para discutirmos directamente algumas questões, bem ao jeito 

                                                                                                                                               
lhe haviam sido feitas. Juruna foi um dos fundadores da aldeia Namunkurá, em 1976, numa 
tentativa de busca de autonomia económica e política em relação à missão salesiana aí instalada 
(São Marcos). Em 1980, quando foi oficialmente convidado a integrar o júri internacional que 
julgaria a questão do genocídeo dos ameríndios nas três Américas, o governo militar negou-lhe 
a emissão do passaporte. O envolvimento de organizações internacionais de defesa de Direitos 
Humanos, a fim de que o passaporte lhe fosse emitido, desencadeou o reconhecimento da 
capacidade civil-processual dos índios no Brasil. Juruna foi eleito Deputado Federal em 1984. 
Segundo Lopes da Silva, “foi, depois, engolido pelas artimanhas da política, que se 
encarregaram de abalar profundamente o seu prestígio como liderança indígena no país” (Lopes 
da Silva 1992:358). Mário Juruna vivia já há alguns anos num subúrbio de Brasília e faleceu em 
Julho de 2002, na decorrência de um complicado caso de diabetes. Tinha entre 58 e 62 anos de 
idade, não se sabe ao certo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

200 

académico, mas muitas foram as situações, tanto em São Paulo, como na aldeia, 

em que pude perceber que o meu texto lhes tinha sido útil para pensar sobre as 

suas crianças, a escola, os processos de transmissão e construção de 

conhecimento, permitindo-lhes objectivar, assim, uma série de assuntos 

relacionados com a educação. Segundo Hipa´ri�di, havia no meu texto pontos 

concordantes e outros em que “eles iam pegar no meu pé”... 

Fui percebendo, depois, que aquilo em que não estavamos de 

acordo não se referia a uma diferença substancial de opinião ou de entendimento 

de categorias e de conceitos, mas sim, essencialmente, à natureza de alguns dos 

dados etnográficos. Isto porque, os dados da dissertação tinham sido recolhidos 

numa aldeia pertencente a outra área Xavante (Namunkurá, área indígena de São 

Marcos), e a crítica à minha observação e percepção da realidade confundia-se 

com a crítica à possibilidade desses outros Xavante estarem a agir em algumas 

instâncias, ou a se comportar, de um modo diferente dos de Idzö´uhu. Uma das 

divergências era a respeito da idade média com que os meninos entravam no hö, 

e algumas distinções entre o que seria o comportamento adequado dos watebremi 

e dos airepudu. Outra discussão centrava-se na autonomia em relação à Missão, 

no que refere à escola da aldeia. Note-se que Namunkurá foi fundada em 1976, e 

Idzö´uhu cerca de 20 anos depois. Para além de terem mudado muitas das 

circunstâncias políticas de apoio a projectos de autonomia, ambas as aldeias 

estão em diferentes momentos desse processo. Assim, o facto de, não obstante as 

críticas ao meu trabalho, me terem convidado para ir conhecer a sua aldeia e aí 

prosseguir as minhas pesquisas, em troca de um apoio ao projecto educacional e 

aos professores da aldeia, em vez de antagonismo, evidenciou a existência de 

uma relação de confiança e de interajuda, que considero estimulante nos dois 

sentidos. 

 

 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

201 

O projecto educacional de Idzö´uhu  

Na sua totalidade, o projecto de Idzö´uhu é um projecto 

educacional. Uma das preocupações iniciais dos seus idealizadores, e que se 

mantém presente, eram as crianças. Em primeiro lugar, queriam que elas 

crescessem num ambiente cultural cujos contornos e conteúdos estivessem mais 

de acordo com o que os velhos acham que é “viver a vida Xavante”146; em 

segundo lugar, queriam ter controle sobre as influências externas que chegavam à 

aldeia, administrando-as de acordo com os seus interesses e ideais; por fim, 

queriam prepará-las para o contacto com o mundo exterior a partir de uma 

relação de igual para igual, em que tivessem respeito e estima por sua própria 

cultura e por si mesmos. Em Sangradouro, disseram-me, isto não mais seria 

possível pois a aldeia está muito grande, há muitos jogos de interesse, não há 

união nem consenso sobre aspectos educativos básicos147.  

O que mais interessa neste momento é que, muito embora 

mencionem frequentemente que Idzö´uhu se formou porque almejavam 

autonomia económica e que estão empenhados em a conseguir e manter, por 

exemplo, através da cultura de abelhas e produção de mel, da venda de roupa 

tingida com o barro colorido do rio próximo à aldeia, ou com grafismos Xavante 

estampados, o seu projecto tem uma base educacional que abrange por inteiro 

todas as actividades e todas as pessoas. Neste, as crianças ocupam uma posição 

central e estratégica, como receptoras e recondutoras de cultura e de 

conhecimento. Implícita está a sua participação como agentes neste processo, na 

medida em que o dinamizam e o transformam, levando-o adiante. Não só agem 

directamente na re-construção da sua infância, como também na re-construção de 

toda uma maneira societária de ser e de estar no mundo. Veremos vários 

                                                 
146 Expressão usada frequentemente pelos idealizadores do projecto educacional de Idzö´uhu. 
147 Já vimos que as cisões internas obedecem também a uma característica básica nos padrões de 
assentamento Xavante. Mesmo que não pratiquem mais um modo de vida semi-nómade, é 
possível fundar aldeias novas dentro dos limites territoriais das reservas ou, até mesmo, em 
outra reserva. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

202 

exemplos em que, através das crianças, os idealizadores do projecto educacional 

de Idzö´uhu querem sensibilizar a população adulta quer para questões 

específicas da cultura Xavante, que até agora têm estado em processo de erosão, 

quer para a conscientização da possibilidade de incorporação de mudanças sem 

que haja perda total das próprias referências culturais.  

As peculiaridades do projecto de Idzö´uhu, como um todo, e tal 

como me foi apresentado, tornavam-no muito interessante, original, inovador. As 

problemáticas que levantava, nomeadamente, no que refere à infância e à 

educação, passaram a constituir um desafio irrecusável. Estavam traçadas as 

condições ideais para conjugar antropologia e educação, para articular a 

contribuição de um estudo científico a um projecto concreto que abrangia uma 

população específica, para consolidar uma parceria entre vários tipos de saberes. 

Era, ainda, a primeira vez em que eu tinha conhecimento de um projecto 

educacional em área indígena em que o papel da criança era crucial à sua 

aplicação e ao seu desenvolvimento, e onde este facto era verbalizado 

explicitamente. Este projecto continha, assim, alguns ingredientes essenciais para 

reflectir sobre a infância no âmbito dos estudos etno-antropológicos. E o trabalho 

foi iniciado. 

As primeiras imagens que vi de Idzö´uhu foram em vídeo, tinha a 

aldeia três anos de existência. Gravadas em 1998 por Gianni Puzzo, um amigo 

comum a Hipa´ri�di e a mim, essas imagens pertenciam a um acervo visual 

etnográfico que a Associação estava a montar com o objectivo primeiro de 

guardar a memória dos antigos para as gerações futuras. Na altura, o que iriam 

fazer com este material ainda não estava muito definido. O importante era 

registar o saber dos mais velhos enquanto estes ainda estivessem activos e 

lúcidos. Note-se que estes ‘mais velhos’ pertencem a uma geração que nasceu e 

cresceu ainda a viver no mato, tendo o contacto com os brancos e com os 

missionários salesianos acontecido quando já eram jovens adultos. É esta geração 

que guarda o saber ancestral do qual as gerações seguintes foram afastadas com a 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

203 

alteração do modo de vida nómade, com a dependência da missão e, 

principalmente, com a vigência do sistema de internato para as crianças e jovens 

a que atrás fiz referência.  

A Associação tinha conseguido obter uma máquina de vídeo e  

Gianni Puzzo tinha sido convidado para fazer as gravações iniciais, ao mesmo 

tempo em que ensinava dois jovens da aldeia a manejar o equipamento. Destes, 

apenas um deles, Tseretó, estava vivamente interessado no processo, 

demonstrando-se muito hábil e criativo, e, algum tempo depois, o registo das 

imagens estava completamente sob sua responsabilidade. Na época, incluídas as 

gravações feitas nos meses em que decorreu esse período de aprendizagem, já 

existiam 40 horas de material visual, e hoje já ultrapassam o dobro. Feitas por um 

amador, constituem um precioso documento etnográfico. A sua importância 

ainda se torna maior na medida em que é uma etnografia dos Xavante de 

Idzö´uhu feita por eles mesmos. É o seu olhar e a sua expressão. 

Esta etnografia é interessante em multiplos aspectos. Por um lado, 

por mostrar a actualidade que se vive em Idzö´uhu, como são as suas pessoas e 

como aí vivem, o seu quotidiano, as suas tarefas e habilidades, como estão umas 

com as outras, como administram os seus conflitos, as soluções que encontram, 

como se vestem, comem, cantam, sorriem ou se intimidam perante a câmera de 

video, etc. Por outro lado, pela escolha do que querem de si mostrar à sua própria 

gente, aos outros índios e aos não-índios, e como o fazem. Evidenciam, também, 

a sua relação entre o passado e o futuro, através do trabalho de reconstituição da 

memória cultural e social, por parte dos mais velhos, e a leitura que destas fazem 

as gerações seguintes. E revela, ainda, pelo meio de tudo isto, as suas crianças. 

As inúmeras horas de imagens de video que já foram, e que 

continuam a ser, gravadas, cobrem um vastíssimo leque de assuntos, cuja 

totalidade é, aqui, impossível de comentar ou analisar. Desse modo, alguns destes 

assuntos serão apenas mencionados na medida em que for necessário 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

204 

contextualizar ou explicitar melhor os tópicos que estão a ser alvo de atenção 

prioritária nesta tese.  

Eu tive o privilégio de ter acesso a estas imagens antes de ir para a 

aldeia e elas têm constituído uma das minhas fontes de pesquisa e recolha de 

dados. Não só as pude visualizar, como também tive a extraordinária 

oportunidade de escutar comentários sobre cada uma das cenas, feitos pela 

professora da aldeia, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, que estava de passagem por 

São Paulo a participar numa das actividades que a Associação tinha em curso 

numa das escolas do Estado. Por motivos de saúde, ela tinha tido necessidade de 

interromper o seu trabalho e estava disponível para conversarmos. Foram dias 

inicialmente difíceis, dada a sua timidez e a minha reserva para não invadir 

terrenos delicados, mas, uma vez vencidos os constrangimentos de ambas as 

partes, o trabalho fluiu, intensa e profusamente, quer na qualidade das 

informações, quer na relação de amizade que entre nós se ia estabelecendo. 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� tinha consigo um de seus filhos, 

Carlinhos Rõwariro, de 4 anos, sempre numa ebulição permanente, confinado 

que estava entre as quatro paredes da sala onde trabalhávamos e desejoso por 

voltar a correr no espaço aberto da aldeia. A presença da criança facilitou o 

encontro entre os adultos, amenizando as diferenças e, para além dos assuntos 

que estudávamos através da visualização das imagens de video, também 

pudemos conversar sobre algumas das situações criadas momentaneamente, 

naquelas circunstâncias, envolvendo mãe e filho num ambiente urbano que lhes 

era estranho mas que um objectivo maior instava a desvendar. Semanas depois, 

quando da minha chegada à aldeia, Carlinhos Rõwariro ajudou-me no contacto 

inicial com as outras crianças. 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e eu estudámos 17 horas dessas 

imagens ao longo de duas semanas. Digo “estudámos” porque para além do que 

eu aprendi com a visualização do material, segundo ela, este processo foi 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

205 

também muito esclarecedor para si mesma, quer a respeito dos Xavante, em 

geral, quer sobre o projecto da sua aldeia, em particular. Além disso, teve a 

oportunidade de comparar o que haviam idealizado inicialmente com o que 

estava realmente a acontecer. Ver as imagens a uma certa distância, tanto de 

tempo como de espaço, fê-la pensar e refletir, elaborar respostas e dar opinões. 

Constituiu também um desafio ao seu domínio da língua portuguesa, que ganhou 

fluência e alguma segurança. Após diversas tentativas concluímos que o melhor 

método de trabalho seria fazer rodar as imagens e, quando ela quisesse fazer um 

comentário ou dar uma explicação adicional, punhámos o video em pausa e 

gravávamos em audio. O mesmo aconteceria quando eu sentisse necessidade de 

esclarecimentos ou quisesse comentar alguma cena. 

Daqui resultaram mais 7 horas/audio de informações extremamente 

ricas devido à conjugação de vários factores: Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� é filha 

do irmão de Adão Toptiro, que também colaborou na fundação de Idzö´uhu mas 

que não é o líder da aldeia; é casada com um Xavante que não pertence à linha de 

descendência que domina politicamente na aldeia; participou desde o início da 

formação da aldeia; em adolescente, viveu no internato da missão de 

Sangradouro; fez o magistério primário e iniciou a sua experiência como 

professora na missão salesiana, leccionando agora em Idzö´uhu; é mulher; é mãe; 

tem um bom domínio da língua portuguesa; é inteligente e perspicaz. Para além 

dos dias de trabalho conjunto em São Paulo, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� foi 

também uma das minhas interlocutoras enquanto estive nesta aldeia e os factores 

que acima descrevi têm uma influência determinante no tipo de dados aí 

recolhidos, bem como na minha percepção do que aí acontecia e com seus 

habitantes, tanto em torno do seu projecto mais amplo como, particularmente, no 

da educação escolar. 

Certamente, todas essas especificidades fazem de Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� uma mulher diferente das outras que vim a conhecer em 

Idzö´uhu, e até mesmo da maioria das mulheres Xavante. Tal como o rumo que 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

206 

tomou a vida de Hipa´ri�di o tornou diferente dos Xavante que jamais estudaram 

ou saíram da aldeia, bem como de alguns dos que tiveram a oportunidade de sair 

mas que enveredaram por outros caminhos e experiências. Como pode acontecer 

com qualquer um de nós, quando saimos do nosso ambiente de sempre e 

conhecemos outras pessoas, outros modos de ser e estar no mundo. São histórias 

pessoais! Mas é, exactamente na conjunção das histórias pessoais com a proposta 

colectiva que as agrega, que este trabalho toma forma e sentido. Penso que isto 

não afecta negativamente a proposta nele contida. Pelo contrário, julgo que a 

enriquece, pois lhe confere o dinamismo da realidade de uma comunidade de 

indivíduos que não está estagnada no tempo e no espaço mas, sim, numa 

efervescente re-leitura de si mesmos, quer do ponto de vista individual, quer do 

grupal. 

Após Idzö´uhu, sua gente e seus projectos me terem sido 

introduzidos por Hipa´ri�di e Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, e pelas imagens de 

video, chegou o momento de eu ir para a aldeia e conhecer pessoalmente a 

realidade que me havia sido apresentada à distância. As negociações de acesso à 

aldeia decorreram de um modo bastante diferente das minhas anteriores etapas de 

pesquisa etnográfica148. Desta vez, era difícil distinguir de quem era o maior 

interesse: se o meu, se o daquela pequena comunidade indígena. Hipa´ri�di 

garantiu-me que na aldeia já tinham conhecimento de que eu para lá ia, alguns de 

seus habitantes já sabiam quem eu era e o que fazia, e seria recebida por estes 

como convidada. Além do mais, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� estaria também de 

                                                 
148 Quando, em 1991, estive pela primeira vez na aldeia Namunkurá, também área Xavante (São 
Marcos), muito embora levasse recomendações de Aracy Lopes da Silva, que pesquisou 
intensamente entre os Xavante, o acesso foi discutido sem que à partida houvesse um interesse 
explícito por parte dos Xavante. Havia, também, muita desconfiança, por não haver um 
conhecimento mútuo anterior entre eles e eu e o colega que me acompanhava. Para além da 
negociação política feita, os líderes de Namumkurá pediram-me alguns presentes (linha de 
pesca, anzóis, material escolar) e uma ajuda na escola e aos professores. Em 1993, quando 
voltei a Namunkurá, o acesso foi autorizado mais facilmente uma vez que já me conheciam, 
sem que dispensassem os presentes. Para Idzö´uhu também levei presentes (material escolar, 
gasóleo para o camião, cassetes Hi8 para as suas gravações em video), o que faz parte de um 
código para o estabelecimento de uma relação cordial, mas, para além disso, estava montada 
uma perspectiva de trabalho conjunto, de partilha de objectivos muito concretos. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

207 

regresso à casa e às suas actividades de professora, e seria a minha anfitriã. 

Hipa´ri�di tinha intenções de se deslocar à aldeia e de lá permanecer algum tempo 

durante a minha estadia mas, por motivos que me são alheios, tal não aconteceu. 

Este conjunto de circunstâncias permitia-me alguma tranquilidade, 

mas aumentava ainda mais as minhas expectativas quanto ao que eu iria, de 

facto, encontrar em Idzö´uhu. Sentir-me, finalmente, a caminho foi importante e 

a longa viagem por estrada desde São Paulo até ao Mato Grosso serviu para 

aquietar uma considerável parte da minha ansiedade. Quando o autocarro parou 

na missão e eu desci com a minha bagagem, senti logo as primeiras picadas 

daqueles minúsculos mosquitos que atacam sem piedade e sem tréguas, 

tornando-se, assim, cada vez mais concreta a minha chegada. 

Enquanto esperava o camião da aldeia Idzö´uhu, que viria buscar-

me, alguns Xavante aproximaram-se, perguntando para onde eu ia... e pela sua 

reacção percebi logo que nem todos simpatizavam com a resposta! Mas o 

barulho do motor do camião não tardou em se ouvir ao longe, acompanhado por 

uma nuvem de poeira, e fiquei contente por naquele momento não haver 

oportunidade para avançar com conversas que poderiam não ser nem muito 

fáceis, nem agradáveis. Eu queria ir logo para a aldeia, queria estar tranquila para 

o primeiro contacto com as pessoas que lá moravam. Orlando Tsimroparidi, o 

motorista de Idzö´uhu, usando nas orelhas os ornamentos Xavante que indicam o 

seu estatuto de ipredu, e um pequeno crucifixo pendurado no pescoço, deu-me as 

boas vindas e lá fomos nós, não sem o costumeiro sobe e desce de pessoas e 

cargas, em inúmeras paragens até deixar para trás a missão salesiana e a aldeia 

Xavante de Sangradouro. 

Conosco iam mais duas mulheres e algumas crianças. Os 

watebremi e airepudu tinham o rosto pintado com os desenhos que identificavam 

os seus clãs – Poredza’ono ou Ö´waw?� – e, disseram-me as mulheres, tinha 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

208 

havido luta de Oi´ó149 na aldeia Sangradouro. O Oi´ó é uma luta ritual em que se 

confrontam meninos de clãs diferentes. Nesta, os meninos, os responsáveis pela 

sua iniciação e os pais de cada clã colocam-se em campos opostos, ao longo de 

uma linha. Por vez, é escolhido um menino de cada lado, mais ou menos com a 

mesma constituição física, que devem vir ao encontro um do outro até meio do 

campo. Aí, devem comecar a bater no braço um do outro com uma espécie de 

moca feita com a raíz de uma cana, até que um deles desista e volte para trás. 

Neste ritual participam os watebremi, incluindo os watebremire150, que são os 

meninos de 3 ou 4 anos, que mal começaram a ensaiar o jeito de usar a moca e de 

bater, e os airepudu. Para além do treino corporal e do que da cultura se aprende 

nesta luta, o ritual do Oi´ó serve para que os pais e os danhohui´wa que os 

observam, percebam o quanto os airepudu se desenvolveram fisicamente e se 

estão já aptos para entrar no hö e se tornar wapté. 

Imediatamente, lamentei para comigo mesma não ter chegado a 

tempo de assistir a esta luta ritual. Não me souberam dizer se esta se repetiria em 

breve e, realmente, tal não aconteceu enquanto estive na área, nem me avançaram 

qualquer previsão. Ainda assim, vale referir que a presença da luta de Oi´ó, quer 

nas brincadeiras dos watebremi e airepudo, quer como alvo da atenção dos 

registos etnográficos recentemente feitos pelos Xavante de Idzö´uhu, é um sinal 

evidente de que, mesmo tendo acabado a guerra, o seu ethos guerreiro permanece 

vivo. Ademais, como este ritual faz parte do processo de selecção dos meninos 

que em breve integrarão o novo grupo wapté que, conforme mencionei atrás, é 

uma peça fundamental da engrenagem que põe em movimento a organização 

social Xavante, indica também o quanto permanece importante, presente e 

actuante o sistema de formação de classes de idade, seu pilar de sustentação.  

                                                 
149 Mais sobre o Oi´ó, em Maybury-Lewis (1984:156-157). 
150 O sufixo ‘re’, entre os Xavante, é usado como diminuitivo e expressão de carinho. No caso, 
watebremire, significa watebremi pequeno. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

209 

Idzö´uhu fica a cerca de 15 km de Sangradouro. A estrada de terra 

que liga estas duas aldeias estava bem conservada mas, ainda assim, os 

solavancos obrigavam-me a agarrar tenazmente na borda da carroceria do 

camião, que deixava atrás de si um rasto de poeira, enquanto o vento me batia no 

rosto e o horizonte do cerrado me preenchia o olhar. Por vezes, pausas no esforço 

do motor deixava que se ouvisse lá atrás o canto das crianças Guarani, que saía 

rouca e estridentemente da cabine amarela do veículo151. De repente, o topo dos 

telhados de Idzö´uhu apareceu na linha do horizonte e, pouco depois, o camião 

entrava na clareira da aldeia. O primeiro olhar em redor deu logo a perceber as 

marcas de uma aldeia nova: a mata cerrada ainda estava intacta até bem próximo 

do anel de casas, algumas árvores de fruto tinham sido recentemente plantadas, 

pois ainda se mostravam muito frágeis, havia apenas um anel de casas, enorme, 

sendo que este não estava ocupado por construções em toda a sua extensão, não 

havia vestigios de lixo acumulado e as roças de mandioca estavam localizadas 

bem atrás das casas152. A primeira paragem foi em frente da casa de Adão 

Toptiro, o homem mais velho da aldeia, mas quem primeiro veio a correr ao meu 

encontro foi o Carlinhos Rõwariro, o menino que havia conhecido em São Paulo, 

que me pulou para o colo. Logo em seguida, apareceu a Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?�. 

As primeiras horas nesta aldeia foram menos tensas do que eu 

esperava. No meu diário de campo está escrito... "que bom chegar a um lugar tão 

estranho, tão diferente do meu, e aí encontrar alguém que já conheço"... , 
                                                 
 151 Era uma cassete com a gravação recente de cantos Guarani, do CD Nande Reko Arandu, do 
Projecto Memória Viva Guarani, e o Orlando Tsimroparidi costumava ouvi-la vezes sem fim, 
de um lado e do outro, com o volume altíssimo, enquanto guiava o camião.  
152 Nas aldeias mais antigas, formadas logo após o abandono do nomadismo, podem existir dois 
ou mais anéis de casas, rodeadas por uma área de terreno no qual, por ter sido usado à exaustão, 
só cresce uma vegetação rasteira. As roças actuais estão distantes da aldeia. Como vimos que 
aconteceu com os Xavante, em geral, o processo de sedentarização não é acompanhado pela 
implementação de instalações sanitárias, nem pela consequente adaptação de comportamentos 
de higiene, o que resulta, em muitos casos, em precárias condições de salubridade visualizadas 
tão logo se entra nas aldeias. Isto remete à ideia de que na readaptação do modo de vida, em 
consequência da imposição do sedentarismo, há um momento de caos, que precede uma nova 
ordem. Ver notas 5 e 8, deste Capítulo. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

210 

iniciando-se, assim, as minhas próprias observações e pesquisa de campo em 

Idzö´uhu. 

 

 

Definindo a minha pesquisa em Idzö´uhu 

A Batica, que é a mãe do Hipa´ri�di e a mulher mais velha da aldeia, 

também veio ao meu encontro. Seguidas pelo camião, onde ainda estava a minha 

bagagem, fomos andando em direcção à escola, única construção de alvenaria, se 

destacando branquíssima e ainda com cheiro de tinta nova, onde eu ficaria 

alojada. Enquanto esperavámos que trouxessem a chave, as crianças andavam em 

bando a correr por ali, três ou quatro entraram na cabine do camião, pondo os 

óculos escuros de Orlando Tsimroparidi e fingindo que guiavam, sem que isso 

provocasse algum protesto por parte do motorista. E aquela cassete das crianças 

Guarani continuava a tocar sem parar! 

Ainda que localizada na clareira, a escola está ligeiramente afastada 

do semi-círculo que formam as casas da aldeia, voltadas para o nascente do sol, 

num total de 12, todas feitas de palha de buriti. Tem uma sala de aula, uma sala 

menor onde se guardam materiais, onde há um fogão e um lava-louça, e duas 

casas de banho com sanita e lavatório. Há água corrente, puxada do rio. Muito 

orgulhosos por me poderem oferecer condições de instalação que incluem ‘luxos 

de cidade’, mostraram-me como tudo funcionava, e eu, confesso, fiquei 

contente... uma casa de banho com água corrente no meio do cerrado brasileiro, 

em área indígena, é um detalhe de conforto muito significativo, que 

imediatamente suaviza algumas dificuldades de adaptação! Naquele momento, as 

questões políticas internas e externas que rodeavam a recente construção da 

escola, bem como as educacionais a esta inerentes, ficaram para segundo plano, e 

não perturbaram as primeiras conversas informais na aldeia. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

211 

Estava escurecendo rapidamente e as crianças levaram-me ao rio, 

tão contentes a mostrar-me o caminho como o estavam os adultos que pouco 

antes me haviam mostrado a água a sair das torneiras. Ao passar por uma mancha 

de fina areia cor-de-rosa escuro, começaram a brincar, pulando e rolando os 

corpos, se espalhando naquela superfície suave e maleável, e se mostrando para 

mim. Com a mão, apanhei um pouco daquela areia, que ainda guardava o calor 

do fim da tarde,  e experimentei a sua textura, deixando-a deslizar entre os 

dedos... e as crianças logo fizeram o mesmo. Quando chegámos à beira do rio, 

tiraram a roupa e pularam para a água que, pela sua reacção, percebi que devia 

estar muito fria, aliás, como era próprio naquela época do ano. Mas eu não as 

segui, pois não tive coragem! Só o faria no dia seguinte, quando o sol estivesse 

bem alto! 

Em abril, no Mato Grosso, os dias são quentes e secos. A estação 

das chuvas já acabou, as águas dos rios deixaram de estar barrentas e a mata 

ainda está verde. O entardecer traz um súbito arrefecimento e as noites são muito, 

muito frias. O fogo fica aceso nas casas até mais tarde e os homens reunem-se no 

warã também à volta de uma fogueira. Naquela primeira noite, ao longe, vi as 

suas silhuetas contra o clarão avermelhado das labaredas, uns oito ou nove, a 

maioria sentados em cadeiras e só um no chão e outro em pé. Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� disse que iríamos até lá, para que eu me apresentasse. Mas, 

quando mais tarde nos aproximamos, ela parou a poucos metros, escutando o que 

um deles falava, e acabamos por voltar para trás. Quem discursava era o Lucas 

Ruri’õ, que tinha acabado de chegar de sua viagem a Cuiabá e outras aldeias, e 

tinha um assunto muito sério a relatar aos demais: o problema político de 

Namunkurá, o mesmo que tinha me impedido de voltar a essa área, e sobre o qual 

fiz referência na Introdução. Perante isto, a minha apresentação formal ficaria 

para depois. 

Na manhã seguinte, um domingo, estava eu sentada na varanda da 

escola a escrever algumas notas no meu caderno, a observar a movimentação da 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

212 

aldeia e a tornar-me gradualmente mais visível, quando vejo o velho Adão 

Toptiro, apoiado no seu cajado e de bolsa a tiracolo, aproximar-se de mim. 

Cumprimentou-me com um aperto de mão, que prolongou enquanto falava 

algumas palavras. Um neto, que o acompanhava, explicou num português 

razoável que a comunidade se iria reunir na sala de aula e que eu devia, então, 

apresentar-me. Na reunião estavam quase todos os homens de Idzö´uhu, os mais 

novos e os mais velhos, e, para além da Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e da Batica, 

não havia mulheres. Comentei a sua ausência, ao que me responderam que elas 

eram tímidas, que precisavam de mais tempo para se aproximar. Havia muitas 

ba´õno, watebremi e airepudu, bem como ritei´wa. Tseretó, o jovem que tinha 

aprendido a trabalhar com o video, tinha a sua máquina preparada para captar 

imagens, enquanto o neto de Adão Toptiro exibia, ostensivamente, um pequeno 

gravador para registar em audio a conversa que ali aconteceria. 

Pediram-me que falasse primeiro e, após agradecer-lhes a 

hospitalidade, eu reportei-me às conversas com o Hipa´ri�di e à confluência de 

interesses que tinha surgido entre nós, contei sobre o trabalho que tinha já 

empreendido com a Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� em São Paulo, manifestei o meu 

interesse pelas questões educacionais e pelas crianças. Depois falou o Lucas 

Ruri’õ, o professor que dirige o projecto educacional da aldeia, apresentando-me 

à comunidade, contando porque eles haviam achado bem eu passar um tempo na 

aldeia. Disse estar “surpreendido e emocionado” pelo facto de eu me interessar 

pelas crianças, dizendo mesmo que “nunca tinha visto isso antes”. Do seu jeito, 

enfatizou a importância da atenção a dar às crianças, personagens exibidas em 

muitas fotografias e cartazes de sensibilização nas mais variadas campanhas 

políticas, sociais e educacionais, mas, frequentemente esquecidas nas reflexões 

mais sérias e profundas. 

Em seguida, em nome da comunidade, falou o cacique Cornélio, 

líder político da aldeia, irmão de Lucas Ruri’õ e também filho de Adão Toptiro. 

A boa receptividade parecia-me total, mas, manifestou-se logo a existência de 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

213 

conflitos de poder internos àquela pequena comunidade. O cacique queria ter 

logo os presentes todos, ou seja, queria de uma vez todo o dinheiro que eu tinha 

destinado dar-lhes para o gasóleo de toda a temporada, exactamente o que 

Hipa´ri�di me tinha pedido que recusasse se tal me fosse pedido, e que, por 

experiência anterior, eu sabia ser recomendável não aceder153. 

Apesar das tentativas de Lucas Ruri’õ para amenizar a situação, 

percebi que era tensa a relação entre o cacique de Idzö´uhu e seu irmão Hipa´ri�di 

que, embora mais novo, detinha um poder que emanava da sua experiência 

exterior à aldeia, experiência esta fundamental para o projecto de autonomia que 

haviam posto em andamento. Por sua vez, Lucas Ruri’õ, que liderava o projecto 

educacional, que era o que no momento dava maior visibilidade exterior à aldeia, 

concordava mais com Hipa´ri�di do que com Cornélio, mas Cornélio era o 

cacique, era quem morava na aldeia, era seu irmão e filho do fundador, e por 

todos estes motivos tinha muitas dificuldades em administrar as suas diferenças 

com este. O conflito de lideranças manifestou-se inúmeras vezes durante a minha 

estadia, mas nesta tese apenas mencionarei aqueles que se referirem às questões 

educacionais e/ou às crianças. 

Depois de Lucas Ruri’õ pedir a colaboração de todos no trabalho, 

recomendando que não se fechassem em si mesmos e colaborassem154, acertámos 

a primeira ida à cidade mais próxima para encher o tanque do camião e comprar 

                                                 
153 Cada aldeia indígena no Brasil corresponde a uma unidade política e tem um chefe político, 
cuja denominação é específica em cada língua indígena. O termo ‘cacique’, segundo Nascentes 
(1932), provém do Taino, uma língua das Antilhas, e tornou-se de uso generalizado para 
referência aos chefes políticos indígenas, inclusive no Brasil. O termo nativo para o chefe 
político Xavante é Hö´a, segundo Maybury-Lewis (1984:251). Ver nesta obra, Capítulo V, mais 
sobre o papel do chefe político na sociedade Xavante. Ver, também, uma apreciação genérica 
sobre a vida política e chefes políticos indígenas no Brasil em Melatti (1987:109-118) e mais 
reflexões sobre o tema em Clastres (1988:cap II, VII e XI). 
154 Disse-me, depois, que se referia às mulheres. Comentei que as mulheres não estavam na 
reunião, ao que ele respondeu que os homens levariam a notícia para casa e que todas ficariam 
sabendo. Ademais, Cesarina e Batica também podiam conversar com elas, deixando 
subentendido que as duas (respectivamente, professora e mulher mais velha) teriam papéis 
especiais na comunicação com as mulheres. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

214 

material escolar, e acabou a reunião. Todos vieram, um a um, cumprimentar-me. 

Formalmente, eu estava apresentada à comunidade adulta. À das crianças, só 

quando pouco depois fui com algumas para o rio e por algum tempo brincámos 

na água, então com temperatura mais amena graças ao sol do meio dia. 

O contacto com as crianças não foi dificil. Comparadas com as de 

Namunkurá, as de Idzö´uhu pareceram-me mais habituadas à presença de pessoas 

estranhas ou diferentes, talvez devido às muitas visitas que já ali receberam, por 

conta do projecto inovador de formação da aldeia. Mostravam-se afáveis, umas 

mais tímidas e outras mais abertas, experimentando e repetindo algumas das 

palavras que sabiam em português, e mostrando-me as suas habilidades. A 

maioria parecia-me razoavelmente saudável, ainda que houvesse crianças mais 

cuidadas e outras menos. 

Naquele mesmo domingo iniciei as minhas conversas com o Lucas 

Ruri’õ sobre o projecto de educação ao qual ele tentava dar forma. Pôs-me a par 

de alguns detalhes de funcionamento da escola e quis saber como eu pensava 

trabalhar, antecipando que queria muito que eu ajudasse os professores Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� e Rómulo Tsereru’õ, pois eram eles que ficavam 

directamente com as crianças. Percebi, então, que ele actuava mais como 

orientador pedagógico, como pensador das questões educacionais teóricas e 

como pesquisador de métodos alternativos, do que como professor em frente de 

uma classe de alunos. Combinámos que eu assistiria às aulas, eventualmente 

participando numa ou noutra actividade. Depois das aulas eu reuniria com a 

professora ou o professor, para conversar sobre a parte mais prática, métodos, 

conteúdos, materiais, dificuldades, ideias. Gravaríamos em audio essas 

conversas, que serviriam, posteriormente, para reflexão e discussão entre os 

professores e/ou a comunidade, e que seriam também usadas por mim na minha 

investigação. Poderíamos, igualmente, juntos, preparar algumas aulas. Este plano 

de trabalho respondia às expectativas criadas pelos professores quanto à minha 

colaboração mais imediata. Por outro lado, definiu alguns dos contornos da 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

215 

pesquisa que eu efectuaria, uma vez que me forçava a uma permanência muito 

prolongada na escola e a um contacto com os professores, reduzindo-me as 

oportunidades de observar as crianças nas suas actividades livres, ou de nelas 

participar. Mesmo assim, esforcei-me para que as minhas expectativas pudessem 

ser minimamente contempladas. 

Com o Lucas Ruri’õ, que, efectivamente,  não estava a dar aulas 

mas, sim, a actuar como supervisor da escola, eu trabalharia ainda as questões 

teóricas vinculadas ao projecto de educação diferenciada e à educação indígena 

no Brasil. Estava incluída também a possibilidade de efectuarmos esta reflexão 

conjuntamente com a Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e o Rómulo Tsereru’õ, mas 

isso nunca aconteceu. Não por falta de vontade, tempo, oportunidade, mas 

porque havia algumas incompatibilidades entre o que seria uma comum reunião 

pedagógica ao nosso modo e as relações societárias Xavante, nomeadamente, de 

género e poder que, obviamente, também se manifestavam internamente em 

Idzö´uhu155. 

A dificuldade em encontrar uma solução viável para estas 

incompatibilidades foi adiando as nossas conversas conjuntas até ao fim da 

minha estadia em Idzö´uhu. Por um lado lamentei, uma vez que tinha os 

depoimentos individuais dos três e imaginava que seria interessantíssimo e 

enriquecedor um confronto entre estes, mas, por outro, ficou absolutamente 

evidente que não basta deslocar o nosso modelo de reunião pedagógica, que até 

entre nós está a ser submetido à revisão, e tentar aplicá-lo em áreas indígenas. 

Nem mesmo que a reunião de professores Xavante se desloque da aldeia para 

uma escola da cidade ou aconteça numa sala do Ministério da Educação, que 

todos estejam sentados em cadeiras à volta de uma mesa, usando instrumentos de 

comunicação visual, etc. Do mesmo modo, não basta apenas usar o nome das 

                                                 
155 Na cultura Xavante, as relações políticas, internas e externas são uma prerrogativa 
masculina, o que termina por repercutir sobre as demais instâncias da vida social. Exemplos 
disto serão apresentados no capítulo 3, desta Parte. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

216 

árvores do cerrado do Mato Grosso em vez do nome das ruas de São Paulo, ou 

apenas construir problemas matemáticos com a produção e distribuição de 

mandioca em vez de produtos industrializados, ou, ainda, montar páginas de 

grafismos inspirados nos desenhos das cestarias, muito embora todas estas ideias 

práticas sejam importantes e constituam um notável contributo às especificidades 

da educação escolar entre cada um dos povos indígenas no Brasil. 

O que eu estou neste contexto a considerar como difícil de 

conciliar, mas certamente possível de acontecer, provém de um universo mais 

profundo de referências socioculturais, que se rege por diferentes conceitos e 

subjectividades, que não precisa de ser consciente para se manifestar, de tão 

plasmado está em todas as atitudes, comportamentos, reacções, emoções, 

pensamentos… Nas semanas que estive em Idzö´uhu, identifiquei inúmeras 

situações que expressavam traços de uma educação, realmente, ‘diferenciada’ e 

que nem sequer eram percebidas, valorizadas ou consideradas como tais por 

parte dos professores. Eram tão espontaneamente ‘suas’, ou seja, genuinamente 

diferenciadas das demais, que não eram percebidas conscientemente. Ao mesmo 

tempo, havia situações em que estes se esforçavam por dar um toque de 

diferença, racionalizando sobre o que seria a inclusão de um traço Xavante na 

educação escolar, mas que a meu ver resultavam num modo muito menos 

eficaz156. 

Na verdade, muitos dos toques que julgavam diferenciados eram 

inspirados nos cursos de formação de professores indígenas promovidos pelas 

secretarias de educação municipais ou estaduais, que costumam reunir 

professores indígenas de vários povos, que lhes oferecem um largo espectro de 

possibilidades mas que, também, correm o risco de homogenizar e massificar as 

ideias. A preparação e programação desses eventos ou cursos, geralmente, não 

incluem os meandros mais subtis da construção e veiculação de saberes 

específicos a cada povo indígena, e nem sequer os que emanam da infância. Não 
                                                 
156 O capítulo 3, desta Parte, contém vários exemplos disto. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

217 

porque haja intenção de os desrespeitar ou desvalorizar mas porque, 

simplesmente, estes não são conhecidos. Ou, se por acaso os técnicos em 

educação estiverem cientes destes saberes, talvez não consigam fundi-los com as 

exigências da educação escolar e dos currículos oficiais. 

Estes são exemplos notórios de como a experiência que os 

professores indígenas já acumularam, em anos e anos de prática escolar, nas mais 

diferentes circunstâncias de contacto espalhadas pelo Brasil, é preciosa na 

definição dos rumos de uma educação que se quer diferenciada. Porém, têm sido 

poucas as suas oportunidades de colaboração e as suas possibilidades de decisão 

quanto à condução dos projectos educionais. É preciso que eles ganhem 

confiança em si e nas suas próprias ideias, que ganhem coragem para deixar de 

considerar que tudo o que podem aprender nos cursos de formação é sempre 

melhor do que aquilo que eles mesmos pensam e criam. Crucial é perguntar, 

portanto, que directriz institucional pode orientar um projecto educacional como 

o desta aldeia, no qual se defende a participação das crianças nos termos que 

atrás introduzi, se tal ideia jamais perpassa as propostas dos técnicos em 

educação, e, mais ainda, se não se valoriza oficialmente o conhecimento que as 

crianças têm de si mesmas e do mundo à sua volta, e o seu papel de agentes 

construtores da própria infância e da vida em sociedade?   

Porque com estes convivi muito proximamente, posso afirmar que 

os professores de Idzö´uhu têm um enorme potencial inovador no que refere aos 

processos educativos a aplicar na sua área e uma visao crítica muito lúcida sobre 

as políticas educacionais que emanam de instâncias superiores. A sua 

compreensão da infância e das potencialidades das crianças enquanto tal, 

expressa traços de um saber que as ciências da educação e as sociais demoraram 

em captar. Eles estão, igualmente, conscientes das dificuldades e do desafio em 

que consiste a educação escolar, e percebem, claramente, que muitos dos seus 

esforços são frequentemente atropelados ou abafados, geralmente por ajudas 

institucionais às vezes bem intencionadas e às vezes não, cuja influência e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

218 

domínio não conseguem controlar ou evitar. Os professores de Idzö´uhu não 

recusam apoio. Muito pelo contrário, sabem que precisam dele. Porém, querem 

ter mais voz, querem ser ouvidos e respeitados de igual para igual nessa união de 

esforços em que consiste montar um projecto de educação escolar na sua aldeia. 

As ideias e os planos que Hipa´ri�di e Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� 

me haviam exposto em São Paulo sobre o projecto educacional de Idzö´uhu e o 

envolvimento de toda a comunidade, e que as imagens de video me ajudaram a 

perceber, não corresponderam totalmente ao que eu presenciei na aldeia. Já na 

área, muito do que eu observava, era contraditório ao que defendiam como 

objectivo a alcançar. No seguimento deste trabalho, reflectirei sobre a dinâmica 

deste processo e alguns de seus constrangimentos, sobre a sua flexibilidade e sua 

vulnerabilidade, mas também a audácia e modernidade, estas últimas 

manifestadas especialmente através da atenção e significado dados à infância, 

dentro ou fora da escola. Antes de começar, porém, a introduzir as informações 

etnográficas por mim recolhidas nesta aldeia, apresento uma síntese dos 

princípios básicos sobre os quais este projecto educacional se tem vindo a 

construir, tal como foi expresso pelo seu idealizador. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

219 

   

        2. Pelas próprias palavras 

 

O texto que se segue é um depoimento do professor Lucas Ruri´õ, 

retirado de uma gravação de video feita em Idzö´uhu, em 1998, por Gianni 

Puzzo e Tseretó157, e transcrito por mim. Pertence ao acervo da Associação 

Xavante Warã e foi disponibilizado por Hipari�di Toptiro, seu coordenador, para 

uso neste estudo. 

Neste depoimento, Lucas Ruri´õ apresenta os pontos mais 

marcantes do projecto de educação escolar diferenciada que tenta implantar na 

sua aldeia e para o seu povo, as ideias que lhe deram origem e as que o 

atravessam, dando contornos a um processo contínuo de reflexão. Essas ideias 

foram construídas com base na sua experiência como professor na escola da 

missão salesiana de Sangradouro, na formação que foi obtendo nos vários cursos 

especialmente vocacionados para professores indígenas e que teve a 

oportunidade de frequentar, na sua participação activa na política indigenista, na 

sua perspicaz observação das realidades interna e externa à sua aldeia, no 

conhecimento que tem da cultura Xavante e no pensamento crítico que tem 

vindo a construir sobre os rumos da educação escolar indígena no Brasil. 

Intencionalmente, seguindo a vontade dos Xavante de Idzö´uhu que 

são meus interlocutores nesta tese, e a minha, fundindo razões científicas, 

educacionais e políticas, o depoimento é aqui transcrito na sua versão integral. 

                                                 
157 Gianni Puzzo foi convidado pelos Xavante de Idzö´uhu para a recolha inicial de imagens de 
video referentes ao Projecto Educacional da aldeia, bem como para dar formação e orientação a 
Tseretó, um indivíduo Xavante, ipredupté, que passaria a ser o responsável pela continuação da 
recolha das imagens na aldeia. Ver no Capítulo 1, Parte II, sub-item “O projecto educacional de 
Idzö’uhu”. 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

220 

São vários os objectivos implícitos nesta decisão. Um deles prende-se à 

extraordinária riqueza do próprio conteúdo, à maneira como as ideias são 

encadeadas e desenvolvidas, à espontaneidade que expressam e à profundidade 

que alcançam. Ser-me-ia completamente impossível reconstruir ou reproduzir 

este discurso com as minhas palavras. Seria lamentável tirar-lhe a emotividade, a 

pessoalidade, a dramaticidade, e outras características só possíveis de transmitir 

por quem vive intensamente aquilo sobre o qual fala. Daí o seu impacto e a sua 

unicidade. Outro, tem uma relação intrínseca com a necessidade de fazer ouvir a 

voz dos povos indígenas, por si próprios, inclusive no corpo de um trabalho 

científico, e mesmo que seja integrando-a numa análise teórica. Respondo, 

portanto, a uma demanda real e concreta por parte da comunidade com a qual 

trabalhei, demanda esta que se insere, por sua vez, no panorama geral das lutas 

dos povos indígenas no Brasil. Por fim, mas não menos importante, a escolha 

deste depoimento deve-se à sua pertinência e relevância aos assuntos de maior 

amplitude que estão a ser discutidos nesta tese. 

"Meu nome é Lucas Rori´õ, professor da aldeia Idzö’uhu. Na 
língua Xavante, professor, a palavra mais ou menos certa, do 
meu entender, seria homem maduro, isto é, homem com juízo 
pronto para trabalhar tendo em vista a responsabilidade de 
assumir, de levar, de fazer, de transmitir certos conhecimentos 
para as crianças desta aldeia. 
Então, eu gostaria de apresentar a minha experiência durante 13 
anos. Durante esses 13 anos aprendi muita coisa, aprendi 
trabalhando, vivendo, e muita coisa também me chocou porque 
não tinha muita experiência para começar a trabalhar em sala 
de aula. Com o tempo que eu fui trabalhando, eu fui analisando, 
tive aquela visão critica. O que eu aprendi na escola ocidental, 
na época eu achava que era uma coisa que resolvia, que estava 
pronto para a gente assumir e resolver a questão da política 
interna e externa com a sociedade nacional. Mas tudo isso era 
apenas uma ilusão que eu tive. E eu digo assim porque a gente 
tem uma visão bem diferente da sociedade branca. Como? 
Estudar, aprender a ler e escrever, para nós, significa a gente 
estar preparado para se defender. Não defender a si mesmo, 
individualmente, mas colectivamente. Aprender a ler e escrever, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

221 

quer dizer, é ter o mínimo conhecimento da vida da cidade, 
então, mais ou menos, a gente estando preparado, tem como 
equilibrar as relações e o comportamento com a sociedade 
envolvente e vice-versa. 
Então, ser professor me preocupa demais porque a figura de um 
professor na escola é de muita responsabilidade. Então, desde a 
fundação desta aldeia de Idzö’uhu tive a intenção de trabalhar 
livremente na sala de aula. Enquanto eu estava trabalhando em 
Sangradouro era uma espécie de um funcionário que fazia tudo o 
que o patrão queria, e não fazia diferente. Isto era uma coisa que 
me chocava muito e me fez refletir e chegou o momento de eu 
decidir trabalhar com os recursos da própria aldeia, na própria 
aldeia, com a comunidade, teria muita possibilidade de a gente 
trabalhar, de a gente começar a ressalvar certas atividades a 
nível pedagógico dentro da sala de aula. 

É por esta razão estou nesta aldeia trabalhando com muita 
responsabilidade. Desta vez, as acções, as intenções que eu via, 
que eu vinha fazendo, está tudo mudado. Na escola de 
Sangradouro, tem o seu regimento, tem o currículo, tem o 
calendário escolar que mesmo a gente não estando presente na 
formação, na organização do curriculum, mesmo não estando ao 
lado dos profissionais... eu digo, profissionais... os padres, os 
salesianos, com seus estudos eles acham que já basta... tendo 
profissional, tendo pedagogo, não precisa de Xavante. Apesar da 
experiência durante 20, como a maioria dos meus colegas tem 10 
a 20 anos de experiência, nós nunca fomos chamados, 
convidados, a participar na organização desse currículo. Isso é 
uma coisa que me chamou a atenção, que me fez refletir. Como a 
escola, o próprio ambiente escolar que está a serviço dos alunos, 
o ambiente que está envolvido na questão da educação, como 
poderia acontecer uma coisa dessa? É por isso que desde que eu 
me habituei a trabalhar, a me soltar cada vez mais, a ter aquela 
liberdade, sem medo, aí comecei a refletir. Eu acho que não é 
por aí que devemos trabalhar.  

Eu acho que os profissionais, está na hora de refletir também. 
Ter aquele papel muito importante. Acho que todo o mundo tem 
de parar, discutir, sentar, conversar. Até que ponto o currículo, o 
calendário escolar vai procurar estar de acordo com a realidade 
da aldeia? Do meu ponto de vista, até agora, a comunidade, os 
cronogramas, os programas da aldeia, até agora, o papel dele é 
estar atento para ver se está de acordo com o calendário. 
Enquanto que, na verdade, seria o contrário. O calendário 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

222 

escolar deveria estar de acordo com a realidade da aldeia. 
Então, até agora eu venho batalhando essa questão de 
calendário e currículo. Mas até agora nunca fomos convidados a 
trabalhar juntos, a opinar, aliás... a opinar! Só! Para dizer... 
não, aquilo não está certo, não, tem que readaptar, tem que 
refazer. Quem poderá aceitar, quem estaria pronto para ouvir as 
propostas? Eu acho que está na hora dos profissionais estar 
preocupados com as idéias, com os programas da aldeia. Eu 
acho que através dessa experiência eu fui aprendendo, eu fui 
reforçando essa minha visão critica. E não só crítica... mas 
propondo também como deveria ser. 
Na escola de Sangradouro já vi uma professora freira que estava 
fazendo ditado. Ditado, meio corrido. Aí eu fiquei preocupado, 
até eu mesmo tive dificuldade de acompanhar o ditado. Aí eu 
falei, olha, é um ditado, ou é uma preparação de alunos para ser 
jornalistas? Porque ela ditava meio rápido e o aluno tentava 
acompanhar escrevendo meio rasurado. Na verdade, a gente não 
estava fazendo ditado meio corrido. Isso também é falta de 
conhecimento da cultura. A professora achava que todos os 
alunos presentes tinham o mesmo ritmo de conhecimento, mas 
não é. Cada um tem o seu ritmo, o ritmo mais lento, ritmo mais 
apressado, então, diante disso eu desisti de escrever o ditado. No 
fim ela... ué, você não está copiando, não está conseguindo? É... 
a senhora está correndo, como é que vou acompanhar? Mas 
você não é pai de família, não é adulto? Bom, isso é outra coisa, 
o tamanho não resolve. Então, o problema é a cultura. A 
professora tem outra cultura e os alunos têm outra cultura. 
Então, são duas culturas que não se entendiam. Isso é outro 
motivo pelo qual os alunos eram considerados como reprovados, 
como desistentes, era o motivo pelo qual os alunos desistiam ou 
não queriam saber daquela professora. Isso é uma coisa que me 
impressiona muito até agora. 

Então, nesta aldeia Idzö’uhu estamos tentando implantar uma 
escola diferenciada. Claro, com a participação, com a 
orientação dos profissionais. Isso eu digo na parte técnica. 
Então, aqui, mais ou menos, a gente está tentando mostrar como 
poderia ser uma escola diferenciada. Porquê? Eu acho que neste 
Brasil, nosso país grande e rico, embora nós não sabemos usar 
essa nossa riqueza... eu acho que na parte da educação todo o 
mundo está de olho, todo o mundo está comentando, todo o 
mundo está querendo implantar uma escola diferenciada, mas... 
menos a participação dos indígenas, eu digo em geral... Então, 
todo o mundo está tentando implantar, formar uma escola 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

223 

diferenciada. Até agora eu acho que não tem ainda, assim, uma 
pista clara para a gente já partir na escrita, na elaboração do 
projeto. 

Eu acho que está na hora de a gente se unir, conversar, trocar 
idéias, falar um pouco da experiência de cada aldeia, de cada 
tribo. Isto possibilitaria para que a gente chegasse, encaixasse 
essa lista de experiência em um projeto. Eu acho que está na 
hora. Eu acredito, pela minha experiência, pelo que eu estou 
vendo, eu acho que essa escola ocidental em vez de ajudar está 
atrapalhando. Tenho a certeza que está atrapalhando. Eu acho 
que está atrapalhando. Como exemplo, eu citaria assim... essa 
questão de que a escola tradicional está prejudicando. Quer 
dizer... a escola tomou o espaço maior dos alunos... porque 
antigamente, desde a criança, a criança fica mais solta, fica 
livre, tem mais espaço para realizar suas brincadeiras, para 
aprender, enquanto ainda é criança tem espaço suficiente para 
aprender como fazer artesanato e até ouvir seus avós, os pais. 
Mas, essa parte, eu acho que a escola tomou o espaço, então, até 
agora, os alunos têm sempre um motivo para se defender, que 
não tem tempo para ouvir, não tem tempo para sentar, não tem 
tempo para deitar ao lado do seu pai ou do avô porque tem 
tarefa, tem aquele torneio, tem jogo, tem passeio, tem festa, tem 
tudo isso para que o aluno se defenda. 
Então eu acho que começando do currículo, tem que ser de 
acordo com a realidade da aldeia. Pela minha experiência, aqui 
nesta aldeia Idzö’uhu a gente está começando pela simples 
construção da escola de palha... mas isso não quer dizer... o 
importante é que a escola, a parte da construção tem que ser do 
jeito da construção da casa, tem que obedecer as regras da 
aldeia, tem que respeitar, tem que trabalhar junto, tem que 
combinar as coisas junto. Isso, eu acho é uma escola 
diferenciada. 

Agora, aquela escola na qual eu trabalhei eu acho que não é 
diferenciada, não é! Então, se a gente decidir ou chegar a uma 
conclusão de implantar uma escola diferenciada, eu acho que 
também devemos readaptar alguns vocabulários que os 
indigenistas, salesianos, e até os antropólogos estão colocando o 
seu vocabulário a nível antropológico... eu acho que vai ser tudo 
readaptado! Eu acho que todo o mundo está querendo mostrar o 
seu trabalho profissionalmente, eu acho que todo o mundo está 
nos atropelando, com pressa, querendo mostrar... olha, está aqui 
o livro, tem que ser assim, olha a minha tese é assim... Então, eu 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

224 

acho que todo o mundo tem que parar, ouvir, analisar, até que 
ponto essas coisa vai indo para a frente e nós indígenas... o 
nosso papel é só aceitar, concordar. 

Talvez não temos aquela preocupação de analisar o que já está 
escrito, que na verdade para a sociedade ocidental o que é 
importante é o que está documentado, registrado. Enquanto que 
para nós o importante é que as coisas que vão sendo escritas tem 
que ser discutidas no warã. No warã. Aí a coisa é aprovada para 
nós. Aí pode ser feito, pode ser elaborado, pode ser divulgado. 
Eu digo isso porque já vi vários livros, várias teses, já li muita 
coisa que muitos profissionais estão escrevendo a partir da sua 
experiência, a partir da sua observação. Talvez um profissional 
fica na aldeia durante 3 anos, ou 10 anos, e o índio fica a vida 
inteira na aldeia, mais do que 10 anos, mais do que 100 anos. 
Então, a experiência está depositada na aldeia. Está na aldeia. 
Esse depósito de conhecimento tem que ser selecionado para a 
gente depois partir para a escrita. 

Eu cito como exemplo que numa escola assim... se um professor 
quiser dar aula de história tem que conhecer, tem que falar um 
pouco da história dos Xavante, tem que falar da sua história. E 
também se for outro índio, tem que saber, ele, como professor, 
tem que saber a política interna de outras tribos. Porque a 
escola é para isso. É uma espécie de laboratório no qual todo o 
mundo, toda a criança tem acesso. É um depósito de 
conhecimento onde o aluno aprende, onde o aluno fica 
informado. Por isso o papel nosso tem que saber selecionar 
vários conteúdos que por estar, por ser uma disciplina que faz 
parte do currículo, tem que ser dado. Mesmo não servindo para 
os alunos. Por isso eu não gosto de usar livro. Alias, eu uso 
como informação e não como instrumento de utilidade. Eu 
mesmo folheio com antecedência para ver qual desses conteúdos 
poderiam servir e que estaria mais ou menos coincidente com a 
realidade da aldeia. 

Então, isto é a minha grande preocupação de a gente começar 
de implantar uma escola diferenciada a partir do diálogo, a 
partir da discussão. Porque até agora os alunos não estão 
parados, estão em contínuo movimento em termos de relação 
com a sociedade envolvente. Ninguém está parando mais. Agora, 
se a escola se preocupasse com a política, reforçasse a política 
interna da aldeia... 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

225 

(...) falando da... batalhando para a gente implantar uma escola 
diferenciada eu teria um exemplo para citar como proposta 
minha, aliás, como proposta desta aldeia frente a este projecto 
que está em andamento e que está em discussão ainda, 
oralmente. Nós temos um exemplo, que a gente está começando, 
que estamos refletindo, fazendo e refletindo ao mesmo tempo, se 
poderia servir como o elemento dentro de uma escola 
diferenciada. Por exemplo, aqui de manhã cedo não usamos sino 
para chamar a criançada. Não. Aqui, de manhã cedo os 
professores são os primeiros a levantar mais cedo e ir nas casas 
com as crianças, elas mesmo vão acordando seus colegas e 
pintam com a tinta preta, a cara. Então, aqueles alunos que 
dormem assim mais cedo acordam mais cedo, e tem alunos que 
acordam bem tarde, esses são acordados pelos colegas e a cara 
deles é pintada de preto. Isto é baseado na cultura. Na tradição 
nossa, quando o marido, ou os caçadores retorna a casa de mãos 
vazias, não caçaram nada, então, a mulher, as mulheres, em 
sinal de que não gostaram, então, com raiva dos maridos que 
chegaram sem caçar nada, pegam carvão e pintam a cara dos 
homens. Quer dizer... você não achou nada e por essa razão eu 
pinto, nos pintamos a cara de vocês para retornar, para voltar 
de novo a caçar, até achar, até matar um bicho. Para a gente 
introduzir na escola a gente refletiu. Perguntámos ao velho e nos 
explicou. O suporte nosso é o velho. O professor tem um papel 
importante para valorizar a figura de um velho. Nós começamos 
assim e as crianças até agora sente gosto por esta brincadeira. É 
uma brincadeira. Mas através desta brincadeira queremos 
preparar a criança a aceitar, a ter aquela amizade íntima com os 
coleguinhas. E assim outras coisas estamos sugerindo como 
poderia ser numa escola diferenciada. 
Eu digo que uma escola diferenciada tem que começar através 
dos currículos. Até agora, a gente tem esse papel de sugerir, 
explicar oralmente, para depois os profissionais, indigenistas, 
missão salesiana, e os antropólogos, escrever... e não os 
Xavante, e não os índios. Então, até agora somos vítima desta 
situação. As coisas tem que ser refletidas. Como esses 
profissionais envolvidos na questão indígena estão escrevendo, 
às vezes com essa visão etnocentrismo? Isso nós não 
concordamos. Isto é uma razão pela qual discordamos. Essa 
coisa tem que ser refletida por parte dos profissionais. E por 
outro lado estaremos refletindo como poderia ser uma escola 
diferenciada. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

226 

Como proposta também estamos convidando o velho para contar 
as lendas e os mitos. Quando o velho entra na sala de aula na 
escola de Idzö’uhu a gente tem aquele acordo que foi decido no 
warã, quando o velho vai na sala de aula, se ele for de roupa ele 
tem que tirar e tem que pôr a gravata, e deitar no chão, na 
esteira, conforme a tradição. Quando o velho quer passar os 
seus conhecimentos, os filhos tem obrigação de deitar ao lado do 
seu pai, dos velhos para ouvir as lendas, os mitos, a história. Nós 
tentamos sugerir este papel e acho que deveria ser assim. Eu não 
digo: tem que ser assim. Não. Eu acho que deveria. 
Eu digo assim porque até agora nós não tivemos um exemplo 
recente, não tivemos. Eu acho que neste Brasil, nas escolas 
indígenas, eu acho que nós não temos ainda assim a pista, já 
registrada, por enquanto nós temos uma idéia, uma proposta que 
deveria ser considerada como escola diferenciada. E também 
desde já o meu papel é levantar algumas assuntos a ser tratados, 
a ser analisados. 
Por exemplo, na escola, na educação ocidental tem aquela 
merenda escolar. Merenda escolar industrializada. Enquanto 
que na minha proposta, a minha intenção, se a gente criar uma 
escola diferenciada, essa questão da merenda escolar tem que 
ser repensada também.  A gente está até agora, a escola está 
acostumando as crianças a ter aquele desejo, aquele interesse 
exclusivo na merenda escolar industrializada. Por exemplo, 
macarrão, sardinha, arroz, bolachas, e outras coisas. No meu 
ponto de vista, a gente tem de substituir essas merendas pelo 
trabalho, fruto do nosso trabalho, pelo fruto do trabalho da 
aldeia, e não o industrializado. Então, a minha intenção é 
diminuir essa merendas industrializadas. Agora, a comunidade, 
como envolvida na questão da formação das crianças, dos 
alunos, então, toda a família luta, trabalha pelo sustento das 
crianças que estão na sala de aula. Isso é uma coisa que eu estou 
propondo. E as bolachas tem que ser substituídas pelas frutas do 
cerrado, do mato. Para isso teria um espaço para que as 
crianças saiam da sala de aula para recolher, para ir buscar 
essas frutas e trazer para a sala de aula. Que é muito melhor os 
alunos sair da cadeira, que a gente não está acostumado com 
essas paredes fechadas, e com as janelas. Eu acho que com essa 
situação a criança fica enjoada, então, tem que sair. Saindo, o 
professor tem o papel de falar um pouco da natureza, como 
catar, qual época é melhor para aquele fruto. Essas coisas 
seriam trazidas para a sala de aula e serviriam também como 
matéria de estudo na ciência. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

227 

Essas coisas tem também que ser discutidas, essa merenda 
industrializada é boa mas também enjoa. Eu estou vendo que 
muitos alunos nem tomam merenda escolar. Porquê? Só arroz, 
só macarrão, só bolacha, só chocolate, então ficam enjoados. 
Qual seria a reaçao, a proposta da escola mediante esta atitude? 
Senão, mais para a frente a escola não vai ter como fornecer 
essa merenda escolar, ninguém vai querer mais. A intensão dos 
alunos não é acabar com a merenda, é que aquela merenda não 
está sendo variada, está sendo só aquela e isto faz com que o 
aluno fique enjoado. 

A minha expectativa é que essa discussão, esse diálogo em torno 
dessa escola diferenciada aconteça o mais breve possível, para 
começarmos, para trabalharmos. Falando dos professores 
dentro de uma escola diferenciada, o professor tem que começar 
a partir, seguindo a classe de idade, voltado a classe de idade, 
que é danhohui’wa. Na linguagem introduzida... ‘padrinho’. 
Analisando essa palavra ‘padrinho’, não sei quem é que pôs, eu 
não entendo também, eu fico assim imaginando padrinho de 
baptismo e padrinho de festa. Analisando os dois, tentando 
comparar os dois, não funciona! Padrinho para nós tem outro 
significado, tem outro papel. Padrinho de baptismo, conforme é 
tradicional na cidade, não tem nada a ver, não tem como 
comparar, tem outro significado, embora eu tenha respeito pela 
tradição. Cada povo tem a sua cultura, cada povo tem aquela 
informação também de cultura de outros, então a gente tem que 
respeitar e por isso eu respeito. 

Só que falando de uma escola diferenciada, eu quero dizer que o 
professor tem muita responsabilidade de orientar, de passar a 
sua experiência de vida para os alunos, para as crianças. Na 
cultura Xavante, ...eu não sei como os outros índios poderiam 
encaixar, introduzir, explicar melhor essa figura, esse papel de 
um professor. Conforme a tradição nossa e seguindo a classe de 
idade, os professores estariam aptos a começar a partir do 
danhohui’wa. Não digo padrinho. Padrinho não estaria certo se 
a gente for analisar. Agora, quando o professor ainda é ritei’wa, 
conforme a tradição nossa tem atitudes limitadas também. Não 
pode se manifestar publicamente, porque ainda é ritei’wa, não 
está maduro ainda. Agora, danhohui’wa está maduro, já pode 
participar na convivência do warã, pode estar lá no concelho 
dos velhos, pode começar a opinar, pode sugerir, e pode 
participar.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

228 

Por isso, essa pessoa de um professor tem que ser pensado 
também. Actualmente os professores, os meus colega, poucos 
foram indicados pela comunidade. Outros tiveram interesse de se 
apresentar para o diretor, ou então para o responsável a escola 
para que ele fosse trabalhar com as crianças, mas antes de se 
apresentar não teve aquela mínima preocupação de rever essa 
parte cultural, em que classe de idade ele está, será que ele 
pode? Não foram analisado essa parte. O que acontece? Muitas 
crianças, muitos alunos são wapté dentro da sala de aula... e o 
professor é ritei’wa. Que preocupação ele teria com a formação 
de um wapté? Eu não diria assim em termos de clãs, eu digo 
assim na classe de idade, porque na cultura nossa o ritei’wa tem 
um papel diferente dentro da aldeia, enquanto que o 
danhohui’wa tem esse papel exclusivo de orientar, de passar 
seus conhecimentos para os wapté. Então a pessoa certa seria o 
danhohui’wa. É uma forma que ele esteja influenciado em certos 
rituais. 

Isto é a minha sugestão que poderia ser analisada e discutida 
para uma escola em frente à escola diferenciada. É um papel 
muito difícil para a gente começar, para a gente pôr na escrita. 
Com este pronunciamento que estou fazendo não quero dizer que 
estou excluindo os profissionais, os indigenistas, missões 
salesianas e os antropólogos e outras pessoa que estão 
envolvidas nessa questão da educação. Não. Pelo contrário. A 
gente valoriza. Eu considero como uma pessoa capaz de 
contribuir, de sugerir, mas evitando de estar na frente, de 
responder, de fazer pela gente. Esta atitude, esta visão, eu acho 
que tem que ser revisada. Claro que na hora de a gente fazer 
uma escola diferenciada a gente vai precisar dessa pessoas. 

Então este é o meu pronunciamento como uma pessoa 
interessada por uma escola diferenciada. Para finalizar eu teria 
também uma proposta... que durante as caçadas, durante a 
pesca, durante a plantação, durante o trabalho de roça, a escola, 
dentro da sala de aula, fechada, do meu ponto de vista, será 
suspensa As crianças trabalharão fora da sala de aula, mas que 
isso faz parte do currículo, da matéria, para  que as crianças 
sintam mais liberdade, mais tempo de trabalhar com os seus pais 
e não ter aquela hora marcada para trabalhar com os seus pais, 
e com isso, pelo que eu estou vendo muitos pais reclamam contra 
os professores, contra a direção, que as crianças estão deixando 
as suas obrigações mais cedo porque tem tarefa para fazer. Isso 
só diminui o espaço. Isso é a minha ultima sugestão que eu estou 
propondo para uma escola diferenciada. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

229 

Este é o meu pronunciamento pelos anos que eu vinha 
trabalhando. Fui trabalhando e durante o meu trabalho eu fui 
aprendendo cada vez mais, eu fui aprofundando a minha 
experiencia, então, chegou o momento de eu refletir, de eu 
discutir, de expandir esta minha visão, a minha preocupação 
para outros professores. Muitos professores se retiram na hora 
de fazer uma festa, têm sempre um motivo de eles se retirarem... 
ah, tenho tarefa, tenho aula a preparar, planejamento, não vou 
poder participar na festa. Tem vários motivos na qual as 
lideranças, as comunidades, chamam a atenção dos professores. 
Essa parte a gente está também martelando para que o professor 
seja integrado culturalmente e que numa escola diferenciada os 
próprios alunos mantenham a tradição de ter o corte de cabelo 
Xavante, não cortar o cabelo do jeito do branco porque isso 
também contraria a visão da aldeia. 

Isto é a minha proposta que estou colocando neste momento, 
embora a minha preocupação continua, cada dia venho 
reflectindo, para que a gente possa começar a conversar em 
torno de uma escola diferenciada. É só isso.” 

 
 

* * * 

Julgo que sejam inequívocas as reflexões que este depoimento de 

Lucas Ruri´õ desencadeia, especialmente naqueles que se ocupam de questões 

relacionadas com a educação escolar indígena no Brasil. Acredito, porém, que 

não deixem de provocar impacto aos que se interessam por questões 

educacionais seja qual for o contexto socio-cultural, e aos que se dedicam a 

outros tópicos de investigação científica junto às sociedades indígenas, no 

Brasil e fora dele, e que são testemunhas das transformações decorrentes do 

contacto destas com a sociedade envolvente e dominante, transformações essas 

que não raro acontecem com uma intensidade e ritmo impostos de fora para 

dentro. 

O facto de Lucas Ruri´õ não se ter referido, aqui, de forma 

directa às crianças e à importância que atribui à sua participação e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

230 

envolvimento nas questões educacionais, penso que se deva mais à atitude 

adultocêntrica que, conscientemente ou não, permeia todas as discussões sobre 

educação, do que a uma exclusão destas da sua reflexão. Vimos na análise 

bibliográfica feita no Capítulo 2, Parte I desta tese que, salvo raras excepções, 

a criança não ocupa uma posição de agente activo nos debates, nos programas, 

nos currículos escolares, muito embora estes a ela se destinem. Em Idzö´uhu 

não é assim, mas isso só será perceptível de modo concreto e evidente no 

capítulo que se segue, onde apresento e analiso a etnografia do quotidiano na 

escola, tal como é vivenciado pelas crianças e professores. As referências que 

aí vão aparecer sobre a criança como agente social, emergem da observação e 

reflexão conjuntas que vamos fazendo, às quais talvez o meu interesse pela 

infância tenha ajudado ou estimulado os professores a objectivar essa 

participação da criança e a dar-lhe ainda mais atenção.  

Este depoimento é, ainda, esclarecedor para os próprios índios – 

Xavante e todos os outros – pois os povos indígenas no Brasil, não obstante as 

diferentes situações de contacto e do processo de implantação da educação 

escolar em suas áreas, permanecem perante encruzilhadas muito difíceis de 

resolver, continuam a acumular frustrações e a sentir-se impossibilitados ou 

impotentes para decidir por si, para dar expressão ao que sabem de si mesmos 

e para avaliar o que, no que refere a este tema, aconteceu nas últimas décadas. 

Obviamente, existem excepções. Este depoimento revela uma delas e por isso 

mesmo é importante divulgá-lo. Deveria fazer-se o mesmo com todas as 

outras, de modo a estimular a discussão sobre estes temas no seio de cada 

comunidade, e desencadear o consequente surgimento de mais propostas 

inovadoras e audazes. Na verdade, uma reflexão crítica e propositiva é o que 

Lucas Rori´õ está a sugerir através da ideia de “encaixar essa lista de 

experiência num projecto”. 

Lucas Rori´õ alude, claramente, ao conhecimento que os índios 

têm sobre as questões educacionais que os afectam. Identifica a existência de 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

231 

um problema intercultural entre dois universos de saberes – o da oralidade e o 

da escrita – questionando a exactidão daquilo que é escrito sobre um 

conhecimento oral. Questiona, também, a escola enquanto instituição total que 

compete com a cultura indígena e pode, até mesmo destruí-la, na medida em 

que as crianças e os jovens atendam, preferencialmente, aos seus apelos. Ao 

mesmo tempo, procura ligar esses dois universos, por exemplo, ao tentar 

encontrar na sua cultura o que poderia corresponder à função do professor. 

Mas será que, do ponto de vista institucional, é possível conciliar o papel do 

danhohui´wa com o de professor? Enfim, o que é mesmo uma escola 

diferenciada destinada aos povos indígenas, ou pensada por estes, parece ser a 

grande pergunta que perpassa o seu discurso. 

As respostas a esta pergunta estão a ser procuradas em Idzö´uhu, 

por Lucas Ruri´õ e os outros professores, pelas crianças e pela restante 

comunidade. Para se poder perceber esse processo, o melhor será adentrarmos 

a aldeia e partilhar com este pequeno grupo de pessoas o enorme desafio que se 

dispuseram a enfrentar. 

Evito, portanto, neste momento, tecer mais comentários. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

232 

 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

233 

 
 
3. Etnografia de uma proposta  
    de educação indígena diferenciada 
 

Nas páginas que se seguem apresento uma parte dos dados 

etnográficos que recolhi em Idzö´uhu, entre Abril e Junho de 1999. Este conjunto 

de informações, ainda que resultante do acompanhamento que fiz aos meandros 

do projecto educacional em curso na aldeia, reflecte uma atenção particular sobre 

a infância. A importância que as crianças têm na concepção e construção do 

projecto, quer na óptica dos professores mais directamente envolvidos, quer na 

das famílias e comunidade, o modo como elas vivenciam as várias nuances da 

sua aplicação e o percebem no confronto com os demais aspectos da realidade, 

são assuntos frequentemente esquecidos na discussão sobre educação escolar 

indígena. Um dos objectivos deste capítulo é, portanto, exercitar esta perspectiva 

menos usual e avaliar o seu alcance, não só no sentido analítico mas também, ou 

sobretudo, no da contribuição que pode trazer à efectiva melhoria de condições 

de aplicação de projectos educacionais idealizados pelos próprios índios.     

Antes de avançar, porém, julgo ser necessário fazer algumas 

considerações. Em qualquer investigação, a selecção dos dados que emergem da 

pesquisa de campo e que serão revelados ao público, ainda que seja com intuitos 

exclusivamente científicos, é quase sempre uma tarefa muito difícil e delicada. 

Por um lado, do ponto de vista mais prático ou técnico, não se pode transportar 

tudo o que está encerrado nos cadernos de campo, fitas de audio e video, e 

fotografias, bem como o que permanece na memória, para o corpus de um 

trabalho científico. Por outro lado, e muito especialmente nas pesquisas 

realizadas em áreas indígenas de acesso e contacto difíceis, não obstante seja 

previamente traçado um roteiro de tópicos para trabalhar em campo, os 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

234 

imprevistos são frequentes e, muitas das vezes, quase inacreditáveis, obrigando a 

desvios e alterações de planos. 

Assim, quando de volta a nossa casa passamos à fase de ordenação 

do material recolhido e fazemos a primeira avaliação do conjunto das 

informações disponíveis, geralmente, ficamos surpreendidos. Ao mesmo tempo 

em que constatamos que algumas vias de pesquisa se interromperam por falta de 

interlocutores adequados ou por falta de condições físicas, logísticas, políticas ou 

outras, ou que descobrimos que aquilo que achávamos que seria mais 

interessante recolher não se revelou profícuo, verificamos, também, que novos 

campos temáticos se abriram, e que foram reunidos mais dados do que 

esperavamos sobre um determinado assunto. Por vezes, concluímos que até faz 

mais sentido trabalhar esses dados novos do que insistir no nosso roteiro inicial. 

Foi isto que aconteceu no decorrer da última etapa de pesquisa de 

campo, a quarta que realizei entre os Xavante. Tal como já referi na Introdução, 

algumas circunstâncias de ordem política interna às várias comunidades Xavante 

impediram-me de ir para Namunkurá, Terra Indígena de São Marcos, área onde 

havia pesquisado anteriormente e onde pretendia voltar a trabalhar. Por este 

motivo, houve conversas que ficaram a meio, houve crianças que deixei de ver 

em fases de idade posteriores, houve questões pessoais, sociais e políticas cujo 

desenvolvimento não pude seguir. Mas, se é verdade que se interrompia um 

processo, ainda que provisioriamente, espero, abria-se também uma nova 

possibilidade de investigação. Não obstante as diferenças que existem entre cada 

uma das aldeias Xavante e, até mesmo, entre as várias Terras Indígenas por onde, 

no Estado do Mato Grosso, este povo está distribuído demograficamente158, e 

apesar de serem diversas as preocupações mais prementes a afectar cada uma 

destas aldeias, tal como vimos no Capítulo 1 desta Parte, existe uma cultura que 

lhes é comum e que serve como ponto de referência crucial, tanto para eles, 

                                                 
158 Mais uma vez remeto o leitor aos Mapas, em Anexo.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

235 

como para nós. A diversidade entre culturas e a maneira diversa de como uma 

mesma cultura pode se manifestar, não só são temas fundantes da Antropologia, 

como também são instrumentos presentes na construção constante do saber 

antropológico e, por conseguinte, foi a sólida produção científica no âmbito da 

etnologia indígena brasileira, em especial a que concerne aos Xavante, que 

permitiu o elo teórico entre estas diferentes fases de pesquisa etnográfica, dando-

lhe o necessário suporte reflexivo. 

A etnologia indígena que se produz no Brasil, como já tivemos 

oportunidade de afirmar no Capítulo 2, Parte I, para além da sua dimensão 

científica, tem-se revelado marcadamente política e social. Mesmo os 

investigadores iniciantes são frequentemente chamados a uma participação desse 

cariz, obviamente, em graus variáveis, dependendo muito do seu interesse e 

disponibilidade, e do envolvimento que os seus orientadores ou mentores têm, 

eles próprios, com a política indigenista. No meu caso, orientada por Aracy 

Lopes da Silva desde 1990, quando ainda estava a meio da licenciatura, sempre 

recebi um enorme estímulo para  adoptar uma postura activa no que refere às 

políticas educativas indigenistas, quer através dos meus próprios projectos de 

investigação sobre a infância, quer das várias actividades do Mari/Grupo de 

Educação Indígena da Universidade de São Paulo, nas quais participei159. 

As exigências e necessidades dos povos indígenas, expressas e 

apresentadas de vários modos, inclusive directamente aos etnólogos que vão para 

campo e durante a sua estadia nas aldeias, não eram nem são, portanto, novidade 

para mim. Nem nesta última fase da pesquisa, quando iniciei os meus contactos 

                                                 
159 O Mari/Grupo de Educação Indígena, vinculado ao Departamento de Antropologia da 
Universidade de São Paulo, foi criado em 1988 por um grupo de antropólogos e estudantes que 
abraçavam a causa indígena. O seu programa de pesquisa, de natureza interdisciplinar e 
interinstitucional, tem como objectivo central a pesquisa de caminhos para uma educação que 
desperte e desenvolva a sensibilidade para a diversidade sócio-cultural. Propõe a articulação das 
perspectivas da antropologia e da história sobre a educação e toma, por referência empírica e 
teórica, o diálogo interétnico e intercultural entre índios e não-índios no Brasil, destacando a 
escola como espaço privilegiado para a criação de novas formas de convívio, debate e reflexão 
neste campo.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

236 

em São Paulo com os Xavante, nem quando cheguei à aldeia Idzö´uhu, onde a 

grande expectativa dos seus habitantes em relação a mim estava depositada em 

tudo o que dizia respeito às suas ‘crianças’ e à sua ‘escola’, e ao ‘projecto de 

educação diferenciada’ que estavam a tentar aí implantar. 

Foi nestes tópicos, portanto, que as demandas se concentraram, 

numa conversão de interesses que abrangia as lideranças, professores, crianças e 

demais pessoas. Não se falava de outra coisa e eu acabei por me concentrar 

nestes tópicos também, não obstante o material recolhido contenha um maior 

leque de informações. Assim, o facto de dedicar uma parte substancial da tese a 

estas questões educacionais, tão presentes em Idzö´uhu à época, não reflecte 

apenas uma maior incidência casual de dados etnográficos sobre estas questões e, 

sim, também, responde à necessidade expressa pelos professores de terem acesso 

a um trabalho teórico que lhes permitisse objectivar e reflectir sobre o que eu 

tinha presenciado na aldeia, sobre o que com eles tinha discutido e aprendido a 

respeito da construção e aplicação do seu projecto educacional.  

Deste modo, as informações etnográficas que apresentarei em 

seguida são resultado da interacção com as crianças de Idzö’uhu e com os seus 

professores no espaço educacional mais alargado. Quer isto dizer, que a pesquisa 

não só se realizou na escola, mas também nos vários locais onde se desenvolvem 

situações de construção de conhecimento colectivo, como por exemplo, na beira 

do rio e na área central da aldeia, e em situações que envolvem uma participação 

da comunidade em geral. Muito embora tenha acompanhado as duas turmas da 

escola, o trabalho concentrou-se mais na dos mais novos, onde havia sobretudo 

ba´õno e watebremi, mas também duas adzarudu e três airepudu, abrangendo 

assim as categorias de idade anteriores à fase de iniciação à vida adulta, aquelas 

que os Xavante parecem fazer corresponder à nossa categoria de infância. Fora 

meia dúzia de palavras, as crianças não sabiam falar português e o meu reduzido 

conhecimento da língua deste povo indígena não me permitiu estabelecer com 

elas um diálogo verbal directo, nem entender o que falavam entre si ou com os 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

237 

professores. Pude, no entanto, partilhar com elas uma série de actividades, 

observá-las e senti-las, ver o que faziam, como agiam e reagiam, completanto a 

minha percepção com uma reflexão feita conjuntamente com os professores que 

acompanhavam as situações observadas160. 

Segundo o esquema já descrito no Capítulo 1, trabalhei com os três 

professores que acompanhavam as crianças na escola: 

- Lucas Ruri’õ, que tal como vimos antes, actua como supervisor, 

recolhe os materiais que as crianças produzem (certamente para os organizar 

como material didáctico), aconselha os professores e os substitui em caso de 

necessidade, ou quando quer demonstrar algum método específico ou falar sobre 

algum tópico sobre o qual acredite estar melhor preparado;  

- Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, que tem a seu cargo as primeiras 

séries do nível básico, atendendo um grupo de crianças com idades que 

oscilavam entre os 4 e os 9 anos. No Capítulo 1 desta parte, foram apresentados 

alguns outros aspectos da formação escolar desta professora, da sua posição 

social na aldeia e sua participação em eventos de divulgação da cultura 

Xavante161;  

- Rómulo Tsereru’õ, irmão de Lucas Ruri’õ e de Hipa´ri�di, lecciona 

as duas séries seguintes, num grupo maioritariamente formado por ritei´wa, 
                                                 
160 Se é verdade que a falta de domínio da língua traz limitações ao entendimento das situações 
observadas, pude compensá-la com a perspicácia da minha experiência de vinte anos de trabalho 
com crianças. Esta maturidade adquirida em trabalhos educacionais e de investigação com 
crianças de vários grupos sociais e culturais permite-me uma percepção da realidade, mesmo 
sem ter uma noção total das expressões verbais das crianças, e possibilita-me a construção de 
uma perspectiva de entendimento do contexto observado. 
161 Em Julho de 2002, quando estive em São Paulo a realizar os últimos acertos nesta tese, soube 
que Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� não só não mais leccionava em Idzö’uhu, como também havia 
deixado a aldeia, com o seu marido e filhos, poucos meses depois da minha estadia. Na época da 
pesquisa já eram perceptíveis alguns problemas latentes, relacionados com questões de poder 
(lembro que esta professora não pertencia à facção política dominante e que o faccionalismo 
político ocupa uma posição central na vida Xavante) e de género (lembro, também, que a 
transmissão formalizada de conhecimento é, nesta sociedade, uma prerrogativa masculina). O 
seu lugar na escola foi ocupado por uma irmã de Lucas Ruri’õ, Hipa´ri�di e Rómulo Tsereru’õ, 
portanto, filha de Adão, fundador da aldeia. Este arranjo político certamente suaviza o problema 
de género.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

238 

havendo apenas uma adzarudu e um airepudu, em geral com idades 

compreendidas entre os 9 e os 14 anos. Também fez o Magistério Primário na 

escola salesiana, e está a iniciar a sua experiência como professor. Ele lidera 

algumas das actividades extra-escolares com as crianças, mesmo com as do 

grupo da Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, tais como as danças e jogos na área 

central da aldeia162.  

As informações aqui reunidas expressam, ainda, como já 

assinalado, a reflexão que foi possível fazer junto com os professores a propósito 

da infância e da construção de conhecimento, e da percepção que estes têm sobre 

a participação das crianças no processo educacional. Mais uma vez, 

intencionalmente, serão apresentados trechos das conversas e depoimentos desses 

professores, gravados em audio, por mim, entre Abril e Junho de 1999, de forma 

a ser o mais justa possível com os seus pontos de vista, dúvidas e expectativas, 

contrapondo-os à realidade por mim observada e analisada163. 

          
                        
                                                                                                                                                                                                                      
Escola redonda como a aldeia  

 
“Não sei como falar... na escola redonda, aberta, as 
crianças gostam de ficar dentro... a parede é como se 
fosse, assim, o ser, o corpo dos alunos”. 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Quando, após atravessar quilómetros de mata de cerrado, se entra 

na clareira da aldeia Idzö´uhu, vindo pela estrada que a liga à missão salesiana de 

Sangradouro, a escola recentemente construída com blocos e cimento, pintada de 

                                                 
162 Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� também faz este tipo de actividades, porém, com muita timidez 
e reserva. Note-se que a área central da aldeia Xavante, pública, portanto, é um espaço de 
domínio masculino. 
163 Existem dados que, a pedido dos interlocutores, não serão revelados. De qualquer modo, 
estas informações serviram para que eu pudesse entender melhor certas realidades observadas, 
algumas das quais são incluídas nesta tese. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

239 

branco e coberta por telhas de cerâmica, imediatamente nos salta aos olhos por 

seu imenso contraste com as demais casas. Este constraste de materiais, formas e 

cores talvez seja ainda mais marcante quando se mantêm bem presentes na 

memória as imagens em video que mostram a escola anterior, circular, sem 

paredes, de chão de terra batida e telhado coberto com palha de buriti. Presentes 

estão, ainda, algumas das ideias iniciais contidas no projecto de educação sobre o 

qual estamos a reflectir nesta tese, nomeadamente, aquelas que expressam a 

necessidade de ser a escola uma construção baseada no padrão  tradicional das 

casas Xavante. Vimos, também, no depoimento do professor Lucas Ruri´õ, o 

quanto uma escola edificada segundo os moldes tradicionais, à semelhança do 

hö164, é importante no contexto geral do projecto educativo idealizado para a 

aldeia. 

Indagações de vários tipos começam, então, a aflorar: o que 

aconteceu, por que se alteraram os planos, quem construiu aquela escola nova e 

porquê, que destino levou a anterior, como foi a adaptação dos alunos, 

professores e familiares, se estão satisfeitos ou não, se é melhor, pior ou igual, 

quais as vantagens e as desvantagens, as facilidades e as dificuldades, etc. Estas 

questões parecem-me ainda mais relevantes ao constatar ser a escola nova um 

assunto recorrente nas conversas, nem sempre acompanhado por expressões de 

contentamento. Pelo contrário, sugere algum incómodo. 

A sensação de que este assunto é desconfortável já havia sido 

percebida em São Paulo semanas antes, quando da visualização das imagens 

gravadas na aldeia pelos próprios Xavante. Na época, ao comentar ou perguntar 

algo sobre a escola que víamos no video, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� responde-

                                                 
164 Como foi explicado no Capítulo 1, desta Parte, o hö é a casa onde, durante quatro ou cinco 
anos, moram os wapté. Esta casa é especialmente construída com este propósito, num extremo 
do anel de casas e ligeiramente afastada do seu alinhamento. Em muitas ocasiões ouvi 
professores Xavante se referirem ao hö como sendo a “escola Xavante”. Mais informações 
sobre o hö e/ou as casas Xavante, em Giaccaria e Heide (1984), Lopes da Silva (1982, 1983, 
1986, 1992) e Maybury-Lewis (1984). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

240 

me que agora a escola não era mais assim e que “a culpa era dos quatro” (dos três 

professores da aldeia, entre os quais ela se incluia, e do Hipa´ri�di), sem se 

mostrar muito à vontade para me adiantar mais sobre o assunto. Porém, a ênfase 

na palavra ‘culpa’, que nesta situação entendo que tenha sido usada no sentido de 

‘responsabilidade’, chamou-me a atenção. Sabemos, culpa significa “conduta 

negligente ou imprudente, sem o propósito de lesar mas da qual proveio dano ou 

ofensa a outrém, ou ainda, falta voluntária a uma obrigação ou princípio 

ético”165. A nova escola parecia-me, então, constituir um exemplo muito visível e 

concreto de algo que feria a proposta inicial do projecto educativo, algo que não 

havia sido resolvido de acordo com os desejos de todos, e que, ao mesmo tempo, 

não se podia negar ou rejeitar. 

"... eles achavam que a nossa primeira escola era 
brincadeira, pensavam que o lugar onde criança aprende 
tem que ser uma casa bem feita, com piso, paredes. Mas 
eu penso que o importante é o educador, não o material, 
não a casa. Tem que pensar no que o professor vai 
transmitir e não na parede, na janela, no piso!" 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�). 

Em conversas posteriores com Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, 

Hipa´ri�di e Lucas Ruri’õ, soube que a construção daquela escola tinha sido 

precedida por alguma discussão com os órgãos oficiais responsáveis, quer pelas 

questões indígenas, quer pelas educacionais166, e com a missão salesiana, que até 

então assumia a educação escolar. As opiniões nem sempre coincidiam mas 

consegui apurar, pelo menos, que aquela escola havia sido construída pela 

Prefeitura do Município167, de acordo com um modelo oficial adoptado para 

todos os edifícios escolares e cumprindo ordens de instâncias superiores. A 

Prefeitura tinha materiais e projecto para aquele tipo de construção, e não para 

qualquer outro. E esta era uma das várias condições para que, oficialmente, 

                                                 
165 Fonte: Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa (Edição 1986). 
166 Secretarias Estadual e Municipal de Educação, Prefeitura do Município, MEC/Ministério da 
Educação e FUNAI/Fundação Nacional de Apoio ao Índio. 
167 Câmara Municipal. A Terra Indígena Sangradouro pertence ao Município de General Gomes 
Carneiro, Mato Grosso. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

241 

aquela escola fosse reconhecida e obtivesse apoio institucional, isto é, salários 

para os professores e para a merendeira, material e merenda escolares e, 

eventualmente, acesso a acções de formação. 

Para tentar encontrar uma solução intermédia os professores da 

aldeia pensaram, então, em construir uma casinha de tijolo, mas redonda e sem 

paredes. Só que era preciso um projecto de arquitectura/engenharia aprovado 

pela Prefeitura e pelo MEC, e financiamento para uma construção diferente. E os 

Xavante não conseguiram nem uma coisa, nem outra. 

"A escola nova saiu através de muita pressão, até mesmo 
da liderança168. Diziam... com essa casa quadrada a 
aldeia ficava com mais personalidade, que tinha mais 
figura! Mas não tem nada a ver com isso! Nós, 
professores, concordamos só se for redonda, senão a 
gente vai ficar aqui [na escola anterior]. A Prefeitura não 
queria, não dava, dizia que se não concordassemos 
mandava o material para outra aldeia. Tudo bem... se o 
Prefeito não está, não tem, não dá importância para 
valorizar o que as crianças têm, o que nós queremos, é 
melhor construir noutra aldeia. Aí deu a maior briga!" 
(Lucas Ruri´õ) 

Entretanto, com o arrastar da discussão, os anciãos, o cacique, o 

vice-cacique e os professores começaram também a considerar algumas das 

vantagens que a escola nova poderia oferecer, entre as quais: que haveria 

melhores condições para guardar livros e demais materiais escolares, que as 

crianças também precisavam de se acostumar com outro tipo de casa, que na 

escola se poderiam oferecer aos visitantes condições de alojamento mais 

próximas às que estes estão habituados na cidade e que era importante não perder 

o apoio da Prefeitura no que referia ao material e à merenda escolar, que era 

fundamental ter a escola e o trabalho que nela se fizesse reconhecido 
                                                 
168 Lucas Ruri’õ referia-se, especificamente, ao cacique de Idzö´uhu, que é seu irmão, 
igualmente filho do fundador da aldeia, portanto, pertencente à família aí politiciamente 
dominante. O cacique é o chefe político da aldeia, quem deve administrar e cuidar dos interesses 
e necessidades de todos. As divergências entre o cacique Cornélio e seus irmaos Lucas Ruri’õ e 
Hipa´ri�di, bem como com Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e até mesmo com o seu velho pai, no que 
concerne à construção da escola e a outros temas relacionados com a educação escolar, ficaram 
evidentes em vários momentos do desenvolvimento desta investigação. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

242 

oficialmente, e, também, que era preciso garantir o salário dos professores, do 

qual, de certo modo, sempre se retiram benefícios para toda a comunidade. Foi 

difícil chegar a um consenso e, por entre pressões externas e conflitos internos, a 

nova escola acabou por ser construída segundo o tal modelo oficial. 

"Nós levamos um ano discutindo... primeiro eu era contra, 
mas sem o apoio da Prefeitura ficou difícil. O objectivo 
desta escola e da outra é o mesmo. Só que esta é mais 
resistente, boa, dura mais, e aquela a gente tem de 
renovar, trocar o buriti cada 5 anos... e as crianças como 
ficam? Em razão disso a gente concordou. Mas, para 
mim, penso, dar aula na escola redonda é mais gostoso. A 
própria organização nossa já tem essa força, um símbolo 
como referencial. A própria aldeia já assinala, já é 
redonda". (Lucas Ruri’õ) 

Cabe, talvez, perguntar qual a extensão efectiva das garantias 

asseguradas inicialmente pela Constituição Federal de 1998 aos povos indígenas, 

quando foi formalmente estabelecido o seu direito a uma educação escolar 

específica169. Se por um lado se deve atender ao que Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� 

e Lucas Ruri’õ dizem, ou seja, que o mais importante são os conteúdos e a 

atitude do professor, e que tanto faz a casa ser de palha ou de cimento, por outro 

penso que também é preciso considerar a qualidade do espaço na sua relação com 

o ambiente, o clima, as necessidades inerentes àquela situação específica de 

aprendizagem e às pessoas envolvidas, crianças e adultos, suas referências 

culturais e simbólicas, entre outros factores170. 

Segundo depoimento dos professores, e o que eu mesma pude 

constatar, na escola nova faz muito calor. O período que passei na aldeia 

                                                 
169 Ver nota 3, Cap. 1, Parte II, sobre as conquistas dos povos indígenas na área da educação 
escolar, e Legislação em Anexo. 
170 Existem projectos de educação escolar indígena que alcançaram bons resultados e são uma 
referência significativa. Ver alguns exemplos em: Cabral et alli (1987), CIMI (1992), Emiri e 
Monserrat (1989), Ferreira (1992 e 2002b), Lopes da Silva (1981),  Lopes da Silva e Ferreira 
(2001a e 2001b), Lopes da Silva e Grupioni (1995), Monte (1996), Seky (1993), Tassinari 
(2001). Perante a quantidade e diversidade dos povos indígenas no Brasil, no entanto, este 
conjunto de projectos e experiências corresponde a uma gota de água no oceano do que ainda 
está por fazer. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

243 

corresponde ao de transição da estação das chuvas para a da seca, quando a 

humidade no ar vai diminuindo, as temperaturas do dia mantêm-se elevadas, 

contrastando com um enorme arrefecimento nocturno. A meio da manhã o calor 

já se faz sentir intensamente dentro da sala de aula e no período da tarde fica 

insuportavelmente quente. As crianças suam muito, o suor faz-lhes comichão e, 

ao coçarem-se, fazem feridas nos braços, pernas, rosto e couro cabeludo. As 

feridas, por sua vez, são um atractivo adicional para os milhares de minúsculos 

mosquitos que proliferam com o calor e humidade, e que não perdoam ninguém 

com as suas picadas. Para além da moleza que o calor provoca, o tremendo 

incómodo gerado por este conjunto de factores prejudica a concentração, a 

tranquilidade e a paciência para as lições. Tudo isto se reflecte no interesse das 

crianças pelas actividades escolares e nos resultados, bem como na disposição 

dos professores para trabalhar naquele espaço. 

Quando faz calor, ou seja, quase sempre, excepto nas noites e 

madrugadas da época seca, para além das águas do rio, o único lugar que ali 

oferece uma atmosfera a salvo do calor e dos mosquitinhos, são as casas. A palha 

de buriti que forma as paredes e o telhado mantêm sempre uma temperatura 

interior amena e muito agradável, comprovando uma perfeita conjugação entre os 

recursos naturais fornecidos pela mata do cerrado, o clima da região e os padrões 

de assentamento desta população. Contudo, tal como foi explicado no Capítulo 1, 

Parte II, o processo de sedentarização iniciado há 4 décadas, em grande parte 

causado pela expansão das frentes agrícolas regionais e pelo consequente 

processo de desmatamento, tem trazido um crescente desequilibrio entre a 

existência desses materiais e as necessidades de construção ou renovação de 

casas. Os buritizais não se recuperam a ponto de fornecer a palha que é 

necessária ao longo de tanto tempo. Os lugares onde ainda é possível colher 

folhas de buriti são de difícil acesso e ficam muito distantes, sendo que na maior 

parte dos casos é preciso atravessar fazendas para as alcançar, fazendas essas 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

244 

quase sempre pouco receptivas aos grupos indígenas, o que torna quase 

impraticável tanto a colecta, como o transporte171. 

Por enquanto, esta dificuldade parece ser pouco sentida em Idzö´uhu  

mas, a médio prazo, surgirá uma diminuição dos recursos naturais disponíveis na sua 

área de circulação, principalmente quando, para renovação dos telhados das casas for 

necessária uma maior quantidade de palha de buriti. A escassez desses recursos em 

torno das aldeias mais antigas é um problema conhecido em Idzö´uhu, e aí levado em 

consideração, mas, por enquanto, não é uma prioridade a resolver. A medida que me 

disseram estar a tomar é não deixar que a população da aldeia aumente muito, 

controlando e limitando a instalação de novas famílias, e a taxa de natalidade172, de 

modo a não provocar a necessidade de uma corrida excessiva aos materiais adequados à 

construção e renovação das casas. Penso, também, que a limitação de acesso aos 

recursos que ocorrerá a médio prazo deve ter tido algum peso na aceitação final da 

escola construída pela Prefeitura. Disseram-me que, assim, se for preciso trocar telhas a 

Prefeitura se responsabiliza por fornecê-las! O tempo dirá se vai ser assim ou não!     

                                                 
 
171 Este problema já é enfrentado por outras aldeias Xavante há muitos anos. Em 1991, quando 
estive pela primeira vez em área Xavante, o professor da escola da aldeia Namunkurá sugeriu 
que eu pedisse à Universidade um camião de telhas. Tive de conter o meu espanto e decepção 
momentâneos, provocados pela minha inexperiência e ingenuidade: telhas de cerâmica naquelas 
casas não faziam o mínimo sentido, pensei eu na altura! Mas, quando esse professor me mostrou 
a quantidade de telhados na aldeia cuja palha já estava a apodrecer após tantas estações de 
chuva, abrindo buracos por onde entrava água, buracos estes remendados momentaneamente 
com sacos de plástico, e me explicou que precisava de muitos dias de caminhada pela mata para 
encontrar buritis suficientes para a renovação dos telhados, regressando à aldeia carregando às 
costas os feixes de folhas, precisando de fazer esse percurso várias vezes... a questão ganhou 
outros contornos. 
172 Embora não haja qualquer referência ao uso de contraceptivos no trabalho pioneiro dos 
padres salesianos (Giaccaria e Heide 1984) e Maybury-Lewis tenha concluído que os Xavante 
“não têm contraceptivos nem abortivos” (1984:108), há comportamentos masculinos e 
femininos intrinsecamente ligados à concepção que, se não forem observados a rigor, tornam 
difícil a gravidez. Não há, no entanto, estudos que comprovem estas práticas como recurso 
contraceptivo. Também não há estudos especificamente concentrados nas mulheres Xavante, 
que são tímidas e reservadas, e que dificilmente se abrem para falar sobre estes assuntos. Todas 
as informações que disponho são dispersas e carecem de investigação. Em Idzö´uhu, segundo os 
meus interlocutores, “estão avisando no warã que tem que deixar o filho mais novo ter pelo 
menos dois anos de idade para a mulher engravidar de novo”. Não obtive, porém, detalhes de 
como esta recomendação está a ser observada. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

245 

Para além de uma climatização inadequada, como acabamos de ver, 

a escola nova também trouxe a necessidade de adaptação a uma outra acústica. A 

sala de aula tem apenas algumas cadeiras e uma mesa, não tem armários, nem 

prateleiras com materiais. Assim, num espaço quase vazio, as vozes ou qualquer 

barulho fazem um eco invulgar. Os Xavante têm um canto ritual muito forte e 

sonoro, e a voz com que fazem seus discursos políticos é igualmente muito 

vigorosa. Nas suas conversas privadas, contudo, falam muito baixinho, a ponto 

de ser difícil entender se estão a falar com alguém ou se murmuram algo consigo 

mesmos. Aliás, a intenção é essa mesma. Esta é uma das maneiras de conseguir 

alguma privacidade de comunicação numa comunidade tão pequena. No caso da 

escola existe uma necessidade diferente do uso da voz, intermédia entre estas 

duas situações mais extremas, que supere a distorsão causada pelas condições 

acústicas da sala de aula, que ampliam demasiadamente os sons, e que acabam 

por provocar um ambiente barulhento, confuso e dispersivo, que cansa os alunos 

e os professores. 

Na turma da tarde, que tem apenas um grupo composto por 5 ou 6 

alunos mais velhos que os da manhã, seguindo juntos a mesma lição, aí o facto já 

não é tão notório e problemático. Mas na turma da manhã, que tem mais alunos 

distribuídos por dois ou mais níveis de aprendizagem – ba´õno, adzarudu, 

watebremi e airepudu – compreendendo idades dos 4 aos 9 anos, que trabalham 

muitas vezes em grupos separados, o que compele a professora a atender ora um, 

ora outro, a situação é mais complicada. As crianças desta turma conversam mais 

umas com as outras, algumas solicitam mais ajuda directa da professora, 

perguntam muitas coisas, sendo que há ainda a presença de crianças de idade pré-

escolar – aiuté – que só lá vão para brincar e acompanhar o irmão ou irmã (que 

tem que cuidar delas). Mesmo numa manhã de trabalho tranquila, com conversas 

amenas aqui e ali, ao fim de algumas horas o barulho pode incomodar, 

principalmente a quem não está habituado. Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� queixa-

se muitas vezes de dor de cabeça e diz que as crianças também as sentem. O 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

246 

esforço para se fazer ouvir também é maior e há dias em que lhe dói a garganta 

após a aula. 

"A voz com que eles falam quase não sai, fica no mesmo 
lugar e não dá para ouvir os outros. A professora fica 
como se fosse doida. Um grita, um chora, outro chama, o 
outro mexe, mas a voz, o eco não sai, fica circulando 
dentro da sala, não dá para escutar cada um. Depois, 
para eles respirar tem pouquinho ar, é sempre muito 
quente." (Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

O espaço escolar que inicialmente tinha sido construído em 

Idzö´uhu, do ponto de vista da sua estrutura arquitectónica, formato e materiais, 

era diferenciado. Obviamente, o facto de agora existir uma escola cujo padrão de 

construção é idêntico à maioria das escolas públicas espalhadas por todo o país, 

não significa que os demais aspectos do projecto de educação não se 

concretizem. Porém, obriga todos a adaptações antes não pensadas, a 

comportamentos antes não considerados, trazendo outra mudança rápida e algo 

avassaladora, e provocando mais um distanciamento de referências culturais 

importantes. Nega-se, assim, tal como tantas vezes já aconteceu, a possibilidade 

de uma sociedade indígena decidir e concretizar uma escolha que julgue ser a 

melhor para si e naquele momento, nem que o processo histórico as leve 

posteriormente a reavaliar algumas das suas posições mais insistentes. 

Ainda que sendo capazes de, por entre as desvantagens, apontar 

algumas das vantagens da escola nova de Idzö´uhu, é possível perceber algumas 

marcas de um amargo sabor, principalmente por parte dos professores, não só 

pela perda de uma batalha na enorme guerra burocrática que afecta o país em 

toda a sua extensão, mas também porque toda esta questão em torno da 

construção da escola os obriga a um confronto com aspectos da realidade cujo 

lugar e dimensão precisam de ser reavaliados dentro do seu projecto de educação 

original.  

As soluções  impostas oficialmente estimularam, ainda, a eclosão 

de tensões latentes internas à comunidade, permitiram a intromissão de opiniões 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

247 

alheias e de aproveitamento político, prolongaram a disputa e introduziram 

alguns elementos desestabilizadores, expondo, assim, o que talvez se possa 

considerar como sendo o lado frágil do projecto. Aqui, porém, não será 

enfatizada a análise de questões de liderança e poder internos ou externos. Este 

tópico só será abordado na medida em que isso se verificar imprescindível, e no 

sentido de esclarecer ou contextualizar aspectos pertinentes ao tema central desta 

tese. Interessa, sim, reflectir sobre o dia-a-dia das crianças, professores, demais 

adultos na sua vivência do espaço escolar, os comportamentos, os 

constrangimentos, as limitações, as descobertas e os desafios, naquela situação 

específica e em relação à dinâmica da proposta educativa que decorre na aldeia. 

 
 
Caras enfarruscadas 

 
 

"Primeiro observei as crianças. Três dias eu levantei bem 
cedinho e estava aí observando quem é que chega mais 
tarde na escola, quem não toma banho e aí pensei o que 
eu vou fazer. Aí, falei no warã: vai acontecer isso assim, 
tenho esta ideia, expliquei que as crianças não chega na 
hora, os pais mesmo que falam com as crianças mas elas 
não vão, estão com preguiça. Aí comecei." 
(Rómulo Tsereru’õ) 

Acordo com o insistente canto dos galos, ainda é escuro. O intenso 

frio da madrugada e o desconforto da minha ‘cama’ improvisada no chão 

convidam-me a mexer e levantar. Abro a porta do alojamento e corro o olhar pelo 

anel de casas e o pátio central. Nada se consegue distinguir excepto o contorno 

dos telhados num céu ainda de estrelas. Contudo, já é possível escutar a 

movimentação de alguém junto ao tanque d´ água, sons de conversa em surdina, 

de panelas que se tocam levemente, de panos a bater na tábua. À medida em que 

cresce do oriente o clarão vermelho que anuncia outro dia quente, percebo a 

silhueta de algumas mulheres que se revezam em torno do fio de água que sai da 

caixa, para se banharem, lavarem utensílios e roupas, e colectarem água em 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

248 

baldes ou panelas para levar para suas casas. Vejo, também, um ou outro homem 

no caminho do rio, com a toalha pelas costas ou enrolada à volta do corpo, indo 

ou voltando do seu banho matinal. As galinhas vão-se sacudindo de seus poleiros 

no vão dos telhados, pulam para o chão e dão as primeiras bicadas do dia. A mata 

em torno da aldeia ainda está envolta numa névoa orvalhada e a maioria das 

casas ainda tem a porta fechada. 

É segunda-feira, dia de aulas, o primeiro que eu acompanho na 

aldeia. O dia mal tinha nascido, ainda é muito cedo para a abertura da escola, 

mas eu apresso-me porque pode estar prestes a começar aquilo que os 

professores de Idzö´uhu chamam “brincadeira de pintar o rosto com carvão”. 

Preparo rapidamente os meus cereais e café com leite em pó, prestando atenção 

ao que se passa lá fora, principalmente à entrada e saída das casas. Minutos 

depois, vejo o professor Rómulo Tsereru’õ sair de sua casa situada num dos 

extremos da aldeia e caminhar devagar, passando em frente das outras casas. 

Duas ou três crianças saem de dentro das suas respectivas casas e vão ao seu 

encontro, seguindo-o. Ainda não as identifico bem e, por isso, de longe, não 

consigo distinguir se são meninos ou meninas. Interrompo imediatamente a 

minha refeição matinal e junto-me ao pequeno grupo.  

Quando me aproximo vejo que as crianças desfazem entre as mãos 

pedacinhos de carvão recolhidos nas fogueiras da noite anterior, cospem para 

misturar o pó preto com saliva, e esfregando as palmas, fazem uma pasta 

cremosa. Rómulo Tsereru’õ parou em frente de uma das casas, uma das crianças 

que está consigo entra e sai pouco depois. Todos aguardam silenciosamente e, 

logo em seguida, sai da casa um menino com cara de quem acabou de acordar e 

está ainda meio tonto de sono. Uma das crianças dirige-se a ele e começa a 

esfregar-lhe as mãos no rosto. Parece que num primeiro momento o menino 

ensonado deixa que isso aconteça mas logo reaje, mais a tentar proteger-se do 

que a tentar revidar. Mas não adianta! Os outros também avançam sobre ele e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

249 

não há qualquer hipótese de evitar que o seu rosto fique completamente 

enfarruscado de fuligem. 

Rómulo Tsereru’õ acompanha a cena de perto, incitando-os e rindo, 

parecendo divertir-se bastante. Só param quando confirmam que o menino que 

acordou mais tarde que os outros tem mesmo o rosto todo pintado. Então, este 

junta-se ao grupo, arranja (com os outros, no chão ou na própria casa) um 

pedacinho de carvão que vai desfazendo entre as mãos e misturando com saliva, 

tal como os outros fizeram, e dirigem-se todos a outra casa. O mesmo volta a 

acontecer. E assim vão de casa em casa, acordando todos os outros meninos e 

meninas que estão mais preguiçosos para se levantar. 

Quando já estão todos acordados e fora das casas, a brincadeira 

continua por mais algum tempo e generaliza-se, sendo que agora cada um tenta 

apanhar o outro desprevenido, não importando mais quem acordou antes ou 

depois, se é um contra um ou vários contra um, se é menino ou menina. Os 

únicos que escapam são os bem pequeninos – ba´õtõre e watebremire –, que 

querem ver bem de perto o que se passa, e que andam ali pelo meio dos outros 

que, por sua vez, têm cuidado em não os atingir. Neste momento tudo já acontece 

em grande algazarra, com gargalhadas, gritos e, por vezes, choro, ainda sob o 

olhar de Rómulo Tsereru’õ, que não interfere senão para os incitar, continuando 

a rir-se, e que é também quem acaba por pôr têrmo à brincadeira. 

Em seguida, estando todos com o rosto, cabelo, pernas, braços, e 

também a roupa, pretos de carvão, dirijem-se ao rio para se banhar. Rómulo 

Tsereru’õ também os acompanha e o percurso de 200 ou 300 metros é feito 

calmamente. Uma vez chegados à beira do rio alguns dos meninos tiram toda a 

roupa, outros só tiram a camiseta, e os maiores pulam o mais longe que 

conseguem para a água. Os menores entram mais devagar, descendo pelos 

troncos do barranco. Os bem pequeninos ficam à margem, olhando e tremendo 

de frio. A água está gélida e, para se aquecerem, nadam, pulam, agarram-se uns 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

250 

aos outros, em animada e vigorosa movimentação. Rómulo Tsereru’õ atira-lhes 

um sabão ou sabonete, e começam a lavar-se. Ele também entra no rio e ajuda os 

menores no banho. 

"Na nossa cultura, desde airepudu, desde wapté, desde 
ritei´wa, até danhohui´wa173, tem obrigação de tomar 
banho bem cedinho, antes das mulheres. Nós acrediamos 
que banhar bem cedinho, quando sai fumaça da água, 
quem banha todos os dias vai crescer logo. Isso até meu 
pai fala prós netos. As crianças sabem!" 
(Rómulo Tsereru’õ) 

As duas adzarudu que sempre participam nesta brincadeira matinal, 

entram no rio com as roupas e, em vez de se juntarem aos demais e com eles 

brincarem, vão um pouco mais adiante, para a curva onde estão as tábuas sobre 

as quais as mulheres costumam lavar. Invariavelmente, estão ali bacias e cestas 

com louça da véspera que, mais cedo, a mãe ou outra mulher do seu grupo 

doméstico já lhes deixou. Olhando a barulhenta brincadeira que os meninos vão 

fazendo no rio, elas vão lavando os pratos e panelas da última refeição do dia 

anterior. Desta maneira, retardam o seu banho, que acontece apenas quando quer 

o professor quer as demais crianças já estão de volta à aldeia, observando um 

recato que já evidencia traços de um comportamento diferente do que as ba´õno 

devem observar. 

Depois das crianças terem eliminado, tanto quanto possível, os 

vestígios do carvão, Rómulo Tsereru’õ reúne os airepudu e prepara-se para com 

eles ‘bater água’. Os meninos ficam com ele dentro do rio, com água pela altura 

                                                 
173 Embora a referência aos danhohui´wa seja aqui feita no contexto da sequência de categorias 
de idade masculinas, não é uma categoria de idade e sim um cargo cerimonial. O que é 
interessante notar é a ênfase dada à expressão “desde airepudu….. até danhohui´wa”, como se 
estes últimos fossem incluídos no conjunto de categorias de idade que precede o estado adulto, 
ou seja, de homens maduros. De facto, assim é, pois o seu papel de responsáveis pela iniciação 
dos wapté, faz parte do seu processo público de amadurecimento, sob orientação e observação 
dos homens maduros e os mais velhos da aldeia. Isto não revela uma ambiguidade do sistema, 
mas sim o próprio sistema de recepção e transmissão de conhecimentos. Recordo que a palavra 
waihu´u significa aprender-ensinar-saber. Para ser homem maduro, ou seja, para saber, entre os 
Xavante, é preciso que os indivíduos aprendam a ensinar e ensinem a aprender. Ver mais sobre 
este assunto em Nunes (1999:148-153). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

251 

da barriga, suspendem os braços, juntam as mãos em concha entrelaçando os 

dedos e, num movimento descendente, batem com elas na água. Segue-se o 

movimento ascendente, trazendo e levantando água para o ar. Estes dois 

movimentos emendam um com o outro, ganham ritmo, todos o devem fazer ao 

mesmo tempo, e repetem-se até que Rómulo Tsereru’õ dê indicação para 

pararem. 

‘Bater àgua’ – datsiwaté – é uma das primeiras fases da iniciação 

masculina, constituída por rituais de imersão. Os wapté, já a viver no hö, são 

frequentemente chamados a ir para o rio, de madrugada, com seus danhohui´wa e 

a ‘bater água’ por várias horas. Os 4 meninos ali reunidos por Rómulo Tsereru’õ, 

porém, são airepudu e ainda não começaram o seu período formal de 

iniciação174. Mas a sua vez chegará. Hoje são apenas alguns minutos, à guisa de 

brincadeira, ainda que momentaneamente se instale uma seriedade ritual naquele 

espaço, e que o barulho ritmado de corpos e água faça com que todos os outros 

em torno – watebremire, watebremi, ba´õtõre, ba´õno e adzarudu – se detenham 

e os observem atentamente. Quando os airepudu terminam de bater água com o 

professor, saem todos (ou quase) do rio, procuram a roupa deixada na margem e 

tomam o caminho de volta à aldeia. Rómulo Tsereru’õ também vai. 

Só as adzarudu permanecem dentro d´água, ainda a dar conta da 

sua tarefa. Uma vez sózinhas, ficam um pouco mais à vontade e, entre lavar um 

prato e uma panela, dão alguns mergulhos, riem-se e conversam entre si. Com o 

banho tomado, com toda a louça lavada e arrumada nas bacias e cestas, pegam 

em tudo o que conseguem transportar e, geralmente bastante carregadas, é a sua 

vez de regressar à aldeia. 

                                                 
174 A literatura antropológica tem ressaltado, recorrentemente, o carácter formativo dos 
processos de iniciação dos jovens à vida adulta. Assim, para Marcel Mauss, o grande momento 
da educação corporal é, com efeito, o da iniciação (Mauss [1936]1974:224). Do mesmo modo, 
para Émile Durkheim, o rito australiano denominado Intichiuma pelos Arunta significaria, 
muito eloquentemente, instruir, e designaria “as cerimónias representadas diante do jovem para 
iniciá-lo nas tradições da tribo”, lembrando o autor, ainda, que cada grupo tem o seu Intichiuma, 
que varia conforme a tribo e o clã (Durkheim [1912]1989:393-4). 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

252 

Durante as semanas que passo em Idzö´uhu nem todas as manhãs 

começam assim. Não conheço todos os motivos disso, mas um deles é que, à 

medida em que avançamos na estação seca, realmente, faz muito frio de manhã 

bem cedo, a gelada água do rio doi no corpo, as crianças tiritam encolhidas e de 

lábios roxos. Outro, é porque nem sempre Rómulo Tsereru’õ está presente para 

acompanhar as crianças nesta brincadeira e ninguém mais o faz no seu lugar. 

Outro, ainda, entrecruza questões de organização social e de género entre os 

Xavante, com algumas exigências escolares, no desafio que consiste a procura de 

uma educação com características próprias a este povo indígena. 

"Quem dorme mais tarde vai se perder, já vai ceder ao 
carvão. Aí fui fazendo, as crianças gostaram muito. Têm 
curiosidade. Saiu bem o resultado. Sabe por quê? Porque 
não estou fazendo à toa, não! Tem finalidade na nossa 
cultura!" (Rómulo Tsereru’õ) 

Lucas Ruri´õ, no seu depoimento175, fala-nos desta brincadeira, 

designando-a também ritual, como um exemplo sobre o qual estão a refletir no 

âmbito do que pode ser uma educação diferenciada. A inspiração vem de um 

traço cultural, que é transmitido às crianças através de uma vivência lúdica que, 

por sua vez, tem uma finalidade pedagógica. Há uma transformação ou 

deslocação de contextos, mas algo da sua essência mantém-se. 

"A gente quer ressaltar, reforçar, o que os velhos  não 
estão mais tendo possibilidade de fazer no momento, no 
espaço onde eles poderiam retransmitir novamente essa 
tradição da comunidade, de acordar cedo e banhar no rio. 
E a brincadeira é para que a criança não [se] sinta 
ofendido por aquilo que o outro vai fazer nele". 
(Lucas Ruri´õ). 

Para o homem, ter o rosto enfarruscado pela esposa com o carvão 

da fogueira, por não ter caçado nada, é motivo de vergonha e um enorme 

constrangimento no seu ethos de caçador. Esta vergonha é exposta publicamente 

uma vez que o homem tem de sair de sua casa e ir ao rio para se lavar, precisando 

                                                 
175 Ver Capítulo 2, Parte II. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

253 

para isso de atravessar a aldeia ou de passar por algumas outras casas. Afinal,  

tudo se sabe numa comunidade tão pequena. A melhor maneira de evitar esta 

humilhação é não voltar do mato de mãos vazias! 

Para as crianças, ter o rosto enfarruscado por outras crianças no 

começo do dia, em frente à sua casa, ou seja, num lugar visível a qualquer pessoa 

que esteja na aldeia, espaço público, portanto, também as faz ficar com vergonha 

e algo constrangidas. As marcas do carvão significam que dormem até mais tarde 

do que devem ou, pelo menos, que umas dormem até mais tarde do que as outras. 

Não acordar ao amanhecer, é sinal de preguiça entre os Xavante e, como tal, é 

um comportamento que deve ser contrariado. 

Assim, num primeiro momento, a criança que é surpreendida pelo 

carvão, não gosta, e o seu olhar e os seus gestos, o seu comportamento 

acabrunhado como um todo bem o expressam. Porém, no momento seguinte, 

quando se junta ao grupo e vai por sua vez surpreender com o carvão outra 

criança que ainda dorme, não só a sua vergonha e constrangimento ganham 

companheiros, como ela vai passando a pertencer ao grupo dos madrugadores, 

ainda que tenha acordado apenas alguns minutos antes. Por fim, quando estão 

todos bem acordados e passam a se enfarruscar mais ainda uns aos outros, 

inclusive aos primeiros a acordar sozinhos, o desconforto e embaraço iniciais 

dissipam-se e dão lugar a uma brincadeira em que todos participam de igual para 

igual. Quando em seguida todos se encaminham para o rio, não constituem dois 

grupos antagónicos, ou seja, de madrugadores e de preguiçosos, mas sim um 

único grupo de crianças de cara enfarruscada depois de andarem a brincar com 

fuligem. 

Ao recordar o depoimento de Lucas Ruri´õ, vemos que ele também 

aponta como um dos objectivos desta brincadeira o fortalecimento da amizade 

entre as crianças. Por conhecer o dia-a-dia das crianças naquela aldeia, e noutras 

em anteriores períodos de pesquisa de campo, a ênfase neste objectivo parece-me 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

254 

um tanto paradoxal e instiga-me a aprofundá-la. Sabemos que desenvolver 

actividades de carácter lúdico para que as crianças aprendam a conviver entre si é 

algo que se mostra necessário nas sociedades urbanas, onde as crianças quase não 

têm contacto umas com as outras, excepto durante as horas que passam na escola. 

Para além das lições, a escola é também um espaço social de convivência, 

hipoteticamente mais seguro do que as ruas, jardins e praças das cidades dos dias 

de hoje. Ora, numa aldeia Xavante, não só esse espaço social já existe e, 

portanto, não precisa de ser criado, como também é usado amplamente pelas 

crianças. Nas casas de uns e de outros, na enorme clareira em frente às casas, nas 

áreas circundantes, na mata, no rio, meninos e meninas de várias idades 

convivem uns com os outros e todos se conhecem entre si. Além disto, a cultura 

Xavante tem uma série de regras societárias, rituais e outras,  abrangendo todas 

as faixas etárias, que garantem a convivência e a reciprocidade entre todos os 

indivíduos, inclusive as crianças, que aprendem, assim, os meandros do seu 

mundo social (Nunes 1999). 

Há, porém, uma característica desta brincadeira ritual com o carvão 

que, particularmente, me chama a atenção e que gostaria de explorar mais 

demoradamente: trata-se do facto de não suscitar antagonismo entre as 

crianças176. Note-se que, inicialmente, as crianças estão em grupos opostos que 

lutam entre si. Mas o jogo não termina com vencedores e vencidos. A brincadeira 
                                                 
176 É oportuno lembrar, todavia, que a convivência entre os Xavante nem sempre é pacífica. Se é 
verdade que há poucas disputas no que refere aos aspectos que acabo de mencionar, é também 
verdade que, sob a forma de facciosismo político, existem conflitos e tensões reais, que acabam 
muitas vezes por resultar em conseqüências graves. Maybury-Lewis (1984:238) fornece alguns 
exemplos de problemas entre os Xavante que, apesar de terem ocorrido há 30 ou 40 anos atrás, 
podem se repetir nos dias de hoje. O facto de em 1999 eu não ter podido continuar a pesquisa de 
campo na área onde em anos anteriores havia trabalhado, por ter havido o assassinato de um 
indivíduo de uma facção política por indivíduos de outra, aparentemente corrobora as 
referências aos Xavante, na literatura, como sendo um povo ‘bravo’, o que é reiterado, 
contemporaneamente, pelos próprios Xavante. Sei de outros sérios conflitos políticos internos 
aos Xavante, que estão em processo, actualmente. Não presenciei, porém, a eclosão de nenhum 
desses grandes conflitos enquanto estive em campo e, portanto, não disponho de dados 
suficientes para analisar como as crianças os percebem e vivenciam. As situações de conflito 
que registrei entre as crianças referem-se, essencialmente, a questões do cotidiano na aldeia e 
são de pequena proporção, resolvendo-se quase sempre de imediato e entre elas próprias. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

255 

do final equaliza os lados. Nas nossas escola, onde o carácter competitivo sempre 

está presente e é estimulado, isto jamais aconteceria. Entre nós, um jogo sempre 

tem vencidos e vencedores, e quando há empate fica em suspenso a possibilidade 

do desempate. Geralemnte, um bom jogo ou boa disputa é quando, no final, um 

dos lados ganha. Cada criança é educada e estimulada a ser a melhor, e isto 

realiza-se no confronto com os outros e na necessidade de ser superior a estes. 

Como nem todos conseguem isto, é a vez da agressividade e das frustrações 

atrapalharem as amizades e a convivência, no lugar de as incentivarem e 

consolidarem. Esta é uma atitude oposta à que presencio na brincadeira realizada 

pelas crianças de Idzö´uhu, ao amanhecer. 

Para podermos entender melhor aonde quero chegar, tomemos, 

como exemplo, uma das manifestações culturais preferidas entre os Xavante, 

cujo cerne é uma disputa de carácter ritual: a corrida de tora de buriti. Esta 

corrida é uma espécie de estafeta masculina e coloca em confronto duas equipas 

de corredores, cada uma composta por individuos pertencentes a classes de idade 

alternadas, a partir da classe de idade wapté177. Usando ornamentos e pintura 

corporal próprios a cada uma das classes, os participantes espalham-se ao longo 

de vários quilómetros, desde algures fora da aldeia até a área central desta. Cada 

equipa tem uma tora de buriti que pode pesar até 60 ou 70Kg, especialmente 

cortada para o efeito, e a disputa consiste em transportar as toras ao longo desse 

percurso. 

Dada a partida, a tora é erguida por vários elementos da equipa e 

posta no ombro de um deles, que deve começar a correr o mais depressa que o 

enorme peso lhe permitir. Ele vai avançando rodeado por alguns companheiros e, 

quando não aguentar mais, deve passar a tora para o ombro de um deles, que por 

sua vez correrá com a tora até aguentar, passando-a para o ombro de outro, e 

                                                 
177 Sobre a organização social Xavante, as categorias e classes de idade, ver no capítulo 1, Parte 
II, no sub-item, ‘Introduzindo os Xavante’, e na demais bibliografia sobre este povo indígena, 
recomendada ao longo desta tese. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

256 

assim sucessivamente até ao final. Se a tora cai, os companheiros de equipe que 

estão mais perto ajudam a erguê-la de novo, e a corrida prossegue, sempre 

incitada pelos homens e mulheres mais velhos que, actualmente, a acompanham 

de cima do camião da aldeia, que vai fazendo o percurso a corta-mato. Os 

homens e jovens que por algum motivo não puderam participar na corrida, 

acompanham-na em alguns trechos, correndo um pouco ou de bicicleta. Algumas 

mulheres e crianças também vão no camião, ou ficam em algum ponto do 

caminho para a ver passar, ou na aldeia a aguardar a sua chegada. 

A corrida de tora de buriti, característica de muitos povos indígenas 

pertencentes ao tronco linguístico Jê, sempre provoca um rebuliço na aldeia toda, 

é algo que todos gostam de fazer ou de ver acontecer. Pode até mesmo atrair 

gente de outras aldeias. Apesar de ser, originalmente, masculina, as mulheres 

também organizam as suas corridas de tora, que decorrem nos mesmos moldes, 

mas tendo um carácter menos ritual. Uma análise mais profunda do carácter 

ritual da corrida de tora de buriti entre os Xavante não é, porém, o objectivo deste 

trabalho. Detenho-me apenas em alguns pontos que julgo contribuirem para uma 

melhor compreensão das questões educativas em discussão. A sua pertinência é 

reforçada pelo facto de que a corrida de tora tem, na sua essência, e não obstante 

ligeiras alterações – a incorporação do camião onde vão as pessoas mais velhas, 

do gravador onde se registam os gritos e o entusiasmo da corrida, e da recente 

camera de video, entre outras – resistido ao tempo e às mudanças mais 

profundas. As descrições etnográficas que Maybury-Lewis (1984) faz desta 

corrida ritual no começo da década de 60, são semelhantes às de Lopes da Silva 

na década de 80 (1986), e às que Carrara (1997) e eu mesma fizemos na década 

de 90, o que indica a sua manutenção como importante ponto de referência 

cultural para este povo indígena. 

O que neste momento interessa destacar, porém, é o objectivo final 

da corrida: os grupos que a disputam entre si devem, idealmente, ser capazes de 

fazer chegar a sua respectiva tora à aldeia mais ou menos ao mesmo tempo. Uma 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

257 

corrida em que um grupo se atrasa muito, porque deixa cair a tora e perde tempo 

a recuperá-la, ou porque corre devagar, e o outro chega bem adiantado, é 

considerada uma má corrida, muito criticada publicamente pelos velhos e pode 

até mesmo ser repetida. No final, sob o olhar das crianças e das mulheres, 

juntam-se todos os participantes na corrida e os homens mais velhos que apenas 

observaram à distância, para entoar cantos próprios deste rito, dançando, em 

roda, em frente a cada uma das casas da aldeia. 

Recordemos, agora, brevemente, o esquema básico da organização 

social Xavante que, tal como as outras sociedades Jê, é uma sociedade dual, cujas 

instituições se constroem e se expressam através de uma complexa rede de 

relações entre metades (Maybury-Lewis 1979 e 1984; Lopes da Silva 1986). 

Uma sociedade inteira, coesa e forte, depende do equilíbrio entre as metades que 

a compõem. Prestemos atenção: são duas equipes que correm e não três ou 

quatro. Um grupo que chega muito atrasado expressa fraqueza, ou preguiça, e 

isso não é positivo para a sociedade como um todo, nem para a aldeia em 

particular. 

Penso que já seja possível começar a perceber esta peculiar ligação 

que quis enfatizar, entre a disputa presente na corrida de tora e na brincadeira 

com o carvão. Tanto numa situação como na outra existem adversários, existe a 

vontade de ganhar, existe emulação. Porém, uma vez medidas as forças, há algo 

que dissolve o antagonismo, que aquieta o conflito propulsor da disputa e unifica 

os opostos. No meu entender, para além da recordação e recriação de um traço 

cultural – o de encher de fuligem a cara de alguém que não cumpre com o que 

deveria cumprir e de o expôr publicamente – o que de mais diferenciado existe 

nesta brincadeira criada em Idzö´uhu, do ponto de vista educacional, é esta 

maneira de construir a unidade entre os dois grupos opostos que a integram, em 

vez de enfatizar o desequilíbrio entre si. Presencio esta atitude também num jogo 

tipo estafeta feito dentro da sala de aula, em que dois grupos competem entre si e 

cujos resultados vão sendo marcados com riscos no quadro pela professora 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

258 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, que o dá por terminado quando a quantidade de 

pontos é semelhante a ambos os grupos, e sem que o facto gere qualquer 

desacordo ou protesto por parte das crianças, mesmo das que os conseguem 

contar. 

 
 

Horários e outros limites diferenciados 
 
"Eu acho que eles se sentem mais alegres aqui porque na 
escola que eles estavam estudando antes tinha mais aluno, 
mais movimento. Lá [em Sangradouro] eles teriam de 
fazer o que o professor perguntou mas os outros gritam, 
falam mais alto e eles não conseguem. Aqui é mais calmo 
para aprender, eles ouvem, param para fazer e pensar." 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Bem acordadas após a brincadeira do carvão e do banho no rio, as 

crianças voltam a casa e preparam-se para ir para a escola. Trocam de roupa, 

comem alguma coisa, talvez alguma desça de novo até ao rio para ir buscar água, 

brincam um pouco ou tomam conta de algum bebé, e pegam os seus materias 

escolares, atravessando a aldeia em direcção à casinha branca que fica no 

extremo da clareira. 

Antes delas, porém, chega a professora Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?�. Nos poucos metros que distam da sua casa até à escola, traz 

o seu baquité178 suspenso pela testa, tal como se fosse para a roça ou lavar na 

beira do rio. Mas, desta vez, transporta nele o material escolar que vai utilizar 

                                                 
178 Palavra de provável origem Tupi, que significa cesto, que os Xavante usam correntemente ao 
falarem conosco, não-índios, referindo-se à sua cesta tradicional, de palha de broto de buriti, 
feita pelas mulheres. Esta cesta é carregada nas costas, suspensa por uma alça que é apoiada na 
testa. Serve para transportar todo o tipo de coisas e alimentos, caça, pesca, objectos pessoais, 
utensílios domésticos e de produção, a máquina de video, e também os bebés ou as crianças 
ainda pequeninas, que assim são embalados com os movimentos que a mãe faz ao deslocar-se 
de um lado para o outro ou enquanto realiza tarefas. De acordo com o Dicionário Português – 
Xavante elaborado pelos missionários salesianos e pelos Xavante que na época eram alunos na 
Missão, cesto traduz-se como tsi´õnõ ou tsi´õtõ, e cesto com tampa, abadzidzé. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

259 

naquela manhã: cadernos, papel, giz, lápis de carvão e de cor, tesoura, e algum 

material que usará em jogos e actividades didáticas. Chega mais cedo do que o 

horário previsto e, antes de abrir a porta da sala de aula, sempre fechada à chave, 

fica andando um pouco na varanda da escola, de um lado para o outro. 

Primeiramente, penso que é para meter conversa comigo, já que eu estou alojada 

no quartinho que fica ao lado da sala de aula e encontro-me por ali a escrever as 

minhas notas de campo mas, depois, ela diz-me que é para que, das casas, as 

crianças ou as mães a vejam, e saibam que está na hora de começar a aula. 

Chegar à escola no horário certo é mais um dos pontos em 

discussão em Idzö´uhu, envolvendo as crianças e jovens, os professores, as 

famílias e as lideranças, no confronto entre os hábitos desenvolvidos na missão, 

as exigências curriculares oficiais e o projecto educacional da aldeia. A 

brincadeira do carvão que acabei de descrever ajuda, efectivamente, a que as 

crianças não cheguem atrasadas à escola. Verifico, sem muita dificuldade, que 

nos dias em que esta brincadeira não se faz, algumas delas chegam mais tarde, 

sem ter tomado banho, e até mesmo sem levar consigo os seus parcos materiais 

escolares. A professora percebe isso e nota as diferenças. Às vezes pede-lhes que 

voltem a casa para ir buscar as suas coisas, ou que vão lavar as mãos e a cara na 

casa de banho da escola. Sabe que alguns precisam mesmo é de um banho e de 

roupa lavada mas isso já é mais difícil de pedir... diz que é responsabilidade das 

mães e dos pais e receia ser mal entendida. 

E esta é uma das encruzilhadas com que a pequena comunidade de 

Idzö´uhu se debate: quais são as responsabilidades familiares e quais são as dos 

professores em relação à educação escolar das crianças, num projecto 

educacional que, para ser diferenciado, quer contar com o envolvimento e a 

participação de toda a comunidade? Quais os limites dessas responsabilidades e 

papéis específicos, e onde é que estes se entrecruzam? 

“A nossa preocupação como professores se estende até à 
comunidade. Mas ainda não está muito claro para os pais, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

260 

eles ainda não chegaram a reflectir sobre aquilo que 
estou propondo, com o maior respeito. Eles ainda não 
reconheceram.”179 (Lucas Ruri’õ) 

Em Sangradouro é a sineta que anuncia o começo das aulas na 

escola da missão. A aldeia, ali, fica um pouco afastada da escola e quando as 

crianças chegam atrasadas são mandadas de volta a casa, têm falta, mesmo 

quando previamente os pais informam e justificam que por alguma razão a 

criança precisará de chegar mais tarde. Quem faz este controle é um indivíduo 

Xavante, a quem chamam fiscal ou guarda. Disse-me este, numa das conversas 

que tivemos, que não gosta de fazer isso, que não acha bem, que isso não é escola 

diferenciada, mas que é seu dever cumprir as ordens que recebe dos padres. As 

faltas, por sua vez, são punidas com uma redução das notas, o que leva à 

necessidade de esforços adicionais por parte dos alunos a fim de obter resultados 

positivos, provocando desgaste, desinteresse ou frustração, induzindo-os à 

desistência e à repetição do ano, e aumentando a estatística do insucesso escolar 

entre os povos indígenas. 

Os professores de Idzö´uhu não gostam e opõem-se a este sistema. 

Nesta aldeia não se impede a entrada das crianças que chegam atrasadas nem se 

dá falta às que não vão. Contudo, apesar do direito a uma escola com currículo, 

horários, calendários, etc, diferencidos, persiste uma exigência oficial de 

cumprimento de horários que, para a sua escola ser reconhecida, tem de ser 

observada. Disseram-me que a qualquer momento pode aparecer alguém para 

                                                 
179 As ideias de Durkheim, que elaborou um conjunto de lições dedicadas à ética doméstica, 
ética ocupacional, ética cívica e, também, sobre deveres em geral, certamente ajudariam estes 
professores a reflectir sobre a questão. Segundo Durkheim, são tantas as morais, ou éticas, 
quantas as profissões, e aos professores cabem deveres que são diferentes dos que cabem aos 
demais actores sociais. Na verdade, para este autor, no seio de cada sociedade encontra-se uma 
pluralidade de morais a funcionar paralelamente, e a profissional estaria entre a familial e a 
cívica (Durkheim [1950]1983:4-5). Ele diz, ainda, que “a moral profissional será tanto mais 
desenvolvida, e terá funcionamento tanto mais avançado quanto maior consistência e melhor 
organização tiverem os próprios grupos profissionais” (ibid:7). Os professores de Idzö’uhu estão 
conscientes de que têm um papel crucial em tudo aquilo que a introdução da educação escolar 
desencadeia naquela pequena comunidade. Mas a situação também é nova para eles, e 
administrar os vários papéis que em cada um se fundem é um desafio cujo resultado ainda está 
em aberto.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

261 

fiscalizar! Por outro lado, não sei se devido a esta exigência, se devido à 

formação dos professores e anos de prática na escola da missão, estes são de 

opinião que a frequência e a pontualidade são importantes para o bom 

desenvolvimento do aprendizado escolar, e estão à procura de soluções. A 

brincadeira em que as crianças se acordam umas às outras enfarruscando os 

rostos com o carvão é uma solução ainda em experimentação. A boa 

receptividade por parte das crianças, o facto de ajudá-las a estar mais prontas e 

dispostas para a escola, e os traços culturais que relembra, têm sido os seus 

pontos mais positivos. 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, como professora e como mãe, gosta 

da brincadeira, diverte-se ao ver as crianças em disputa, acha que estas também 

se divertem e reconhece a importância da introdução de elementos próprios da 

cultura Xavante na busca de uma solução para o cumprimento dos horários 

escolares. Por outro lado, pensa que esta brincadeira matinal tem deslocado dos 

pais para os professores uma responsabilidade que julga pertencer aos primeiros. 

Em Sangradouro foram todos – crianças, pais e professores – habituados à sineta 

e às faltas. Em Idzö´uhu não só não há sineta nem faltas, como também se 

estimula a participação da criança nas actividades domésticas e produtivas. Os 

pais devem avisar quando as crianças não podem ir às aulas ou se atrasam, e os 

professores devem aceitar e conseguir ajustar as exigências do aprendizado 

escolar a este ritmo de frequência. 

“Algumas mães ou pais avisam antes da gente iniciar... 
olha, o meu filho vai na roça, a minha filha vai ajudar a 
mãe, vai cuidar do irmão, vai fazer a comida... aí eu 
deixo. A criança é interessada de ficar na escola mas a 
mãe segura para fazer trabalho em casa. Os pais também 
estão interessados dos filhos saber, conhecer o que é da 
outra cultura, principalmente a dos brancos, gostam de 
mandar eles na escola. Mas, estamos só iniciando. Acho 
que a gente ainda não deu para entender bem o que é 
escola diferenciada!” 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

262 

Conciliar estes dois universos de aprendizado, discernir prioridades 

e o que é importante num e noutro, definir os papéis de pais e professores num 

conjunto de circunstâncias que é novo para todos, não é tarefa fácil. Em conversa 

com algumas mães percebi que as opiniões se dividem. Há as que dizem que 

chamar as crianças para a escola é algo que compete aos professores, que a mãe 

ou o pai pode estar longe na roça ou na pesca, para onde vão muito cedo, ou que 

não têm relógio, e que podem até nem saber se é dia da semana ou domingo. E há 

as que dizem que todos têm condições de saber se é dia de escola ou não, e que a 

obrigação da mãe e do pai é de acostumar a criança a acordar cedinho, ir tomar 

banho no rio, comer alguma coisa e seguir para a escola. 

Mas nesta discussão há, ainda, outro problema a considerar. Se é 

verdade que a brincadeira do carvão estimula nas crianças o hábito de acordar 

cedo, também as mobiliza para perceber que há na aldeia quem não o faça. Eu 

não presencio directamente nenhuma situação que isso me indique, mas sou 

informada de que quando o professor Rómulo Tsereru’õ começou esta 

brincadeira, o entusiasmo das crianças era tal que, em seguida, iam em busca dos 

adultos e jovens que ainda dormiam, e também tentavam enfarruscar-lhes a cara. 

Tenho a certeza de que os habitualmente madrugadores gostaram da ideia, entre 

estes, os anciãos, mas sei que muitos dos que foram surpreendidos pela fuligem 

ficaram zangados e que se incomodaram muito com esta inovação das crianças. 

Até que ponto se gerou, então, um movimento contrário por parte dos adultos 

preguiçosos descobertos, desestimulando as crianças que pertencem à sua própria 

casa a não acordarem tão cedo, é algo que não consigo saber. As minhas 

perguntas recebem risos constrangidos como respostas e percebo que não lhes 

interessa ferir susceptibilidades, o que posso entender e respeitar. 

Durante a minha estadia na aldeia, porém, apercebo-me de uma das 

razões que poderia estar na origem de haver tanta dificuldade em acordar cedo. 

Em muitas das noites, depois de se apagar a fogueira do warã, uma grande parte 

das pessoas de Idzö´uhu desloca-se para a casa que antes era escola e que agora 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

263 

abriga o equipamento de video e televisão, conectados a um painel solar180, e que 

serve também como espaço comunitário para algumas actividades e reuniões. Aí, 

homens e mulheres de todas as classes de idade, e crianças também, assistem até 

bem tarde a videos trazidos da aldeia de Sangradouro. De todas as vezes em que 

acompanho essas sessões, os videos são de muita acção e extremamente 

violentos, com lutas, sangue, armas, tiroteios, explosões e cenas de sexo. 

Sentados em esteiras, alguns enrolados em cobertores, os Xavante olham 

fixamente as imagens, quase sem trocar comentários entre si. As crianças acabam 

por adormecer no colo das mães, que por vezes se retiram mais cedo ou também 

acabam por adormecer no chão, só indo para casa quando termina a sessão.  Ao 

me verem naquele espaço, não manifestam qualquer tipo de embaraço, nem 

mesmo os velhos, que quase sempre se retiram mais cedo que os demais, ou os 

professores Rómulo Tsereru’õ e Lucas Ruri’õ que, segundo eles mesmos me 

disseram, geralmente ficam até ao final. 

A professora Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, a quem nunca vejo nas 

sessões nocturnas de video que observei, diz-me ter ido algumas vezes no início 

mas que tinha deixado de ir porque não achava bom. Não sei até que ponto este 

comportamento se deve à minha presença temporária na aldeia, mas, mesmo que 

assim seja, indica um processo reflexivo em curso, seja ele qual fôr. Ela adianta-

me que não concorda que as crianças vejam aqueles videos mas, quando tenta 

explicar por quê apenas menciona o problema de ficarem com dor de cabeça, de 

dormirem tarde e de não se aprontarem cedo para a escola do dia seguinte, 

ficando cansadas e moles. Mesmo assim, não consegue evitar que seus dois 

filhos de 6 e 9 anos escapem para a casa da televisão. Só o menor de 4 anos não 

vai porque tem sono muito cedo e ainda é muito apegado com ela. Os seus 

meninos não chegam atrasados à escola porque ela os obriga a acordar e a 

prepararem-se em tempo. Quando pergunto porque que não os impede de ir ver 

os videos, uma vez que não concorda com isso, diz-me que não adianta porque o 

                                                 
180 Instalado pela organização Green Peace. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

264 

pai deles, tios e primos, também vão, e não parece querer falar muito mais sobre 

esta questão. 

Não posso esconder que fiquei surpreendida. Esta reacção, no 

entanto, prende-se menos a uma questão de gosto pessoal por este tipo de filmes 

e muito mais ao confronto entre estes e o projecto de Idzö´uhu como um todo e, 

particularmente, ao que se referia às crianças e à educação. Tudo me parecia  

imensamente ambíguo e paradoxal em relação aos objectivos da aldeia, embora 

pudesse compreender a atracção ou fascínio dos Xavante pelas imagens na 

televisão, sons, efeitos especiais, lutas, sentimentos e comportamentos sexuais 

diferentes dos seus, tudo isso veiculado através de um equipamento sofisticado 

que estabelece uma ponte com o moderno mundo da tecnologia. De qualquer 

modo, as questões educativas em que estava a trabalhar junto com os professores 

tornavam pertinente a necessidade de esclarecer algumas dúvidas. 

Desta feita, tão logo surge uma oportunidade, tento abordar o 

assunto com o Lucas Ruri’õ. Ele explica-me, então, que a maior parte daqueles 

videos são gravados na aldeia de Sangradouro181 e trazidos pelos ritei´wa, que 

dormem na casa onde está a TV182. Inicialmente, a maior parte dos videos eram 

pornográficos, diz-me. Ele não gostou nada daquilo, falou bem alto com eles no 

warã, disse que ia falar com o Hipa´ri�di, que foi quem conseguiu aquele 

equipamento para a aldeia tendo outro propósito em mente, e os ritei´wa 

começaram a escolher outros videos. Ele acha que os que actualmente trazem, ou 

                                                 
181 Na missão de Sangradouro existe um gerador que fornece energia eléctrica também para a 
aldeia adjacente. Se até algum tempo atrás os Xavante só viam o que os padres permitiam, 
através de uma extensão colocada a partir do aparelho de reprodução de video da Missão, hoje a 
aldeia tem várias antenas parabólicas e os índios têm livre e directo acesso a muitos canais de 
TV. Alguns dos ritei´wa de Idzö´uhu ainda estudam na missão, deslocando-se para aí quase 
todos os dias e mantendo contacto próximo com os ritei´wa de Sangradouro. 
182 Os ritei´wa são os rapazes que já foram iniciados. Tendo deixado o hö, onde viveram como 
wapté durante alguns anos, mantêm-se unidos, formando uma classe de idade. Não podem 
voltar a morar com as suas famílias e, enquanto estiverem solteiros, agrupam-se para dormir, ao 
relento, em alguma casa desocupada ou na varanda da escola, por exemplo. Os ritei´wa de 
Idzö´uhu costumam dormir na casa onde estava o equipamenteo de video e televisão. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

265 

seja, aqueles que eu vi, já são melhores do que os anteriores e que até mesmo o 

velho gosta de os ver porque, segundo este, é uma maneira de aprender sobre a 

vida e a cultura dos brancos. Quando lhe pergunto como é em relação às 

crianças, se ele acha bem ou mal que elas assistam àqueles videos e que fiquem 

até tão tarde acordadas, ele atrapalha-se um pouco, diz que eu estava certa de 

perguntar, e responde que compete a cada família decidir, que é difícil controlar, 

que o equipamento pertence à comunidade, que estão tentando achar a melhor 

maneira de o usar. Contrapõe, ainda, que ele mesmo traz outro tipo de filmes 

para a aldeia. Com efeito, também me é possível assistir a várias sessões durante 

o dia, em que Lucas Ruri’õ exibe filmes ou documentários sobre outros povos 

indígenas, sobre a vida de animais, sobre os cursos de formação de professores 

(Projeto Tucum183), escolas experimentais e actividades desportivas. Estas 

sessões têm, no entanto, bastante menos assistência do que as noturnas, uma vez 

que acontecem em pleno dia, quando a maior parte dos adultos está envolvida 

nas suas tarefas domésticas e produtivas. 

Ao indagar a Rómulo Tsereru’õ, o professor mais directamente 

envolvido na brincadeira do carvão, sobre o horário tardio em que as crianças 

dormem e o tipo de vídeos a que assistem, ele primeiro ri-se e, depois, com 

naturalidade, diz que não acha bom mas que ainda não tinham descoberto como 

proceder. A casa onde está a televisão é, na verdade, uma grande estrutura 

octavada, feita de fortes troncos de madeira e coberta com palha de buriti. 

Apenas três das laterais estão igualmente forradas com buriti. As restantes são 

completamente abertas. Como as crianças costumam entrar em todos os lugares, 

eles, os adultos, ainda não descobriram como impedir ou evitar o seu acesso 

àquele espaço quando estão a  ser exibidos videos que elas não deveriam ver. 

Este professor diz-me, ainda, que realizou a brincadeira do carvão até as crianças 
                                                 
183 Projeto Tucum foi um Programa de Formação de Professores Indígenas para o Magistério, 
coordenado pela Secretaria de Educação e pela Coordenação de Assuntos Indígenas, Cuiabá, 
Mato Grosso. Teve como proposta o intercâmbio cultural entre os povos indígenas do Mato 
Grosso, e a procura de soluções diferenciadas e bilíngues para a educação escolar a praticar nas 
suas respectivas áreas. Decorreu de l996-2001.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

266 

e a comunidade estarem habituadas a acordar cedo e se aprontarem a tempo para 

a escola. Depois parou, porque não era preciso. Mas que “agora” estão 

precisando de novo, e por isso ele tinha recomeçado. 

Como acompanho todos os dias escolares na aldeia enquanto lá 

permaneço, posso observar que há, efectivamente, diferenças entre as manhãs 

que se seguem a sessões nocturnas tardias na sala da televisão e as subsequentes 

a noites em que essas sessões não decorrem, e entre as manhãs em que acontece a 

brincadeira do carvão e as em que as crianças acordam por si (ou são acordadas 

por alguém do seu grupo doméstico). Estas diferenças não se referem só à 

pontualidade, mas, basicamente, ao modo como decorrem as aulas e ao resultado 

final em termos de conteúdos e de satisfação por parte dos alunos e da 

professora. Quando o dormir e o acordar acontecem em desarmonia com o ritmo 

escolar, a atenção e disposição das crianças para a escola são menores, uns ficam 

mais apáticos, desatentos, desinteressados pelas lições, outros mais impacientes 

com os colegas e consigo mesmos, provocando mais brigas e choro do que o 

habitual. 

A grande questão não se prende, portanto, apenas à delimitação ou 

intersecção dos papéis dos professores e dos pais mas, sim, estende-se à 

comunidade como um todo, num amaranhado de elementos de diferentes culturas 

que vão influenciando comportamentos individuais e colectivos, em busca de um 

novo arranjo. Em Idzö´uhu os professores são também pais de crianças que são 

seus próprios alunos, o que geralmente não acontece nas nossas escolas. A 

televisão não está na sala de visitas de cada casa, permitindo autonomia às 

famílias para seu uso, e sim num espaço comunitário ao qual todos têm acesso, 

sem limite de idade. Como já vimos quando fiz a apreciação da bibliografia sobre 

os Xavante, as suas crianças têm liberdade de deslocação no espaço e de presença 

em todos os acontecimentos, excepto naqueles poucos, públicos ou privados, em 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

267 

que existem regras societárias que cerceiam o seu acesso e participação184 e nos 

quais as sessões de video, de tão recentes, por enquanto, não se incluem. 

A escola, a televisão e os vídeos não são totalmente novidade para 

estes Xavante, uma vez que quando viviam em Sangradouro já a estes tinham 

acesso. O que é nova é a maneira como em Idzö´uhu querem integrá-los ao 

cotidiano de todos, uma vez que sobre estes têm um domínio diferente do que 

havia na aldeia da missão e a sua proposta de incorporação do que vem da cultura 

dos brancos pretende que tudo passe por uma fina triagem reflexiva. O que é 

interessante observar, do ponto de vista da Antropologia, é o modo como este 

processo se desenvolve através de todos esses constrangimentos. Por sua vez, 

este acompanhamento deveria trazer aos órgãos superiores que cuidam dos 

rumos da educação escolar, uma visão mais compreensiva das dinâmicas em 

curso, de modo a que haja respeito e consideração pelos modos próprios aos 

povos indígenas de solucionar seus problemas e de enfrentar os desafios 

decorrentes do contacto com a sociedade não-indígena, e com tudo o que desta 

advém. 

 
 
 
 
 
 
 

                                                 
184 No ritual de iniciação à vida adulta – Wai’á – existem ritos que as crianças não podem em 
absoluto acompanhar, por exemplo, quando os ‘segredos’ são transmitidos aos iniciandos ou 
quando estes ficam no resguardo após a furação das orelhas, e ritos que elas podem apenas 
observar à distância, como por exemplo, algumas das danças que se fazem na área central da 
aldeia, também por ocasião deste ritual. Quando os homens mais velhos e os danhohui´wa 
chamam os wapté para ‘bater água’ de madrugada no rio, estando ainda escuro e muito frio, ou 
partem a meio da noite para uma caminhada na mata, que pode durar alguns dias, entre outros 
objectivos, estão indirectamente a evitar o acompanhamento das crianças. Na vida doméstica, 
assistir a cenas de intimidade dos pais ou escutar conversas que não devem ser transmitidas 
também é evitado, ao solicitar-se às crianças a execução de tarefas que as afastem do lugar. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

268 

Aprender, ensinar, conhecer e saber 

 
"Ela é menor, nem fala ainda, está observando o irmão, 
está sempre junto do irmão. Eles não se separa. Eles vai 
junto na escola e eu deixo. Por isso a escola da minha 
aldeia é melhor porque a liberdade é da criança. A 
criança quer participar, quer ver, e antes de entrar na 
escola [leia-se, ter idade para iniciar a escolaridade oficial 
obrigatória] já vai participando de tudo. Aí já vai 
aprendendo." 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Esta possibilidade de levar para a escola os irmãos ou irmãs 

menores não existe entre nós, nem existia na missão185. Porém, que as crianças 

mais velhas cuidem das mais novas, mesmo que as primeiras tenham apenas 3 ou 

4 anos, é algo absolutamente comum não só entre os Xavante mas também entre 

vários outros povos indígenas no Brasil (Cohn 2000, Ferreira 1992, Gregor 1977, 

Lopes da Silva 1981, 1987a e 1987b, Lopes da Silva, Macedo & Nunes 2002, 

Melatti 1987, Novaes 1993 e 1986, Nunes 1999, Ramos 1990, Vidal 1977, entre 

outros). Obviamente, existem gradações nesses cuidados, e quanto mais crescida 

é a criança maiores são as suas responsabilidades. Cuidar de uma irmãzinha ou 

irmãozinho limita apenas parcialmente a mobilidade e actividade da criança mais 

velha que está com esse encargo. Pondo-o ao colo ou dentro da cesta, desde que a 

sua estrutura física permita transportá-lo, dando-lhe a mão ou simplesmente 

fazendo com que o pequeno/a a siga, a criança vai ao rio, a outras casas, junta-se 

com outras crianças, brinca e pode até mesmo fazer algumas outras tarefas 

domésticas. Nas manhãs em que há escola em Idzö´uhu, os cuidados com os 

irmãos menores – aiuté, watebremire e ba´õtõre – também não impedem a 

frequência às aulas dos watebremi, airepudu, ba´õno e adzarudu, muito embora 

                                                 
185 Estes traços parecem ser, no entanto, recorrentes em muitas sociedades não-ocidentais na 
fase inicial de introdução da escola ocidental ou em áreas rurais europeias mais isoladas e de 
menores recursos. Ver exemplos em Firth (1929) sobre a escola Maori, e Iturra (1990a e 1990b, 
1998 e 2000), Vale de Almeida (1995) e Vieira (1998), sobre a introdução da escola em áreas 
rurais em Portugal. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

269 

esta prática não aconteça diariamente e seja pertinente mais às meninas do que 

aos meninos186. De qualquer modo, isto ocorre apenas na turma da manhã. 

Na turma da tarde, maioritariamente composta por ritei´wa, onde só 

há um airepudu e uma adzarudu, o mesmo não acontece. A adzarudu que 

frequenta a turma da tarde é a sobrinha (HZD) de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, 

que a adoptou para que a ajudasse em casa, já que tem os afazeres de professora 

acrescidos aos de mãe e mulher, e só tem filhos meninos. Ela só falta às aulas em 

duas ocasiões: nos dias em que tanto Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� como seu 

esposo estão fora da aldeia e, portanto, precisa de cuidar dos três filhos do casal, 

e quando passa uns dias com a sua mãe, numa aldeia vizinha. O airepudo e os 

ritei’wa são muito assíduos, faltando apenas quando são recrutados para 

colaborar na abertura de clareiras para estabelecimento de roças, ou quando 

acompanham os homens às pescarias. O professor Rómulo Tsereru’õ, 

geralmente, participa nessas actividades e, logo, nos dias em que estas acontecem 

não há aulas para a turma da tarde.  

 Pelo que me é possível observar de manhã, as crianças que 

precisam de cuidar dos irmãos ou irmãs menores, preferem levá-los para a escola 

do que ficar em casa pelos mesmos motivos, apesar das interferências que isto 

pode provocar na sua participação na aula. Vejo, em duas ou três ocasiões, mães 

se dirigirem à escola, já no decorrer da aula, e pedir a suas filhas – ba´õno ou 

adzarudu – que vão para casa olhar pelos aiuté, enquanto ela vai ao rio ou à roça. 

Elas vão, obedecem, mas percebo-as algo contrariadas. Quando pergunto a 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� se assim é, esta confirma que normalmente a criança 

não quer sair da escola, mas que tem de ir para casa e lá permanecer porque além 

do/da aiuté para cuidar, também precisa de olhar pelo fogo. A professora deixa 

                                                 

186 Embora cuidar de bebés ou crianças bem pequenas seja uma tarefa predominantemente 
feminina, pode acontecer que os meninos sejam chamados a cuidar dos seus irmãos, irmãs, 
primos e primas menores. Isto acontece nos grupos domésticos onde há menos meninas, ou 
onde estas já precisam de se ocupar com outro tipo de tarefas domésticas. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

270 

que estas situações aconteçam, não interfere, mas acha que são prejudiciais à 

criança e ao seu processo de aprendizagem na escola, porque assim perde a 

oportunidade de fazer junto com os colegas, e porque em casa não vai ter quem a 

ensine ou faça de novo com ela. Por outro lado, a tal educação diferenciada prevê 

que isto ocorra. Como proceder? Como equilibrar essas duas instâncias 

educacionais: a escolar e a doméstica, ambas necessárias para a vida Xavante dos 

dias de hoje?  

“A criança aprende com os pais. Primeira aula é dos pais. 
Na escola estamos complementando o aprendizado. Todo 
o mundo tem que estar envolvido na formação dos alunos. 
Não só os professores. Mas só algumas famílias tiveram 
essa coragem de confrontar as dificuldades, as suas 
reacções.” (Lucas Ruri’õ) 

Sem contar com os mais pequenos que ainda não têm sequer idade 

para estar na escola – ba´õtõre e watebremire –, mas que vão lá quase todos os 

dias, a turma de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� abrange mais de dois níveis 

diferentes de aprendizagem. Não é nada fácil organizar os grupos, separá-los e 

fazer actividades de acordo com essas diferenças, de modo a dar atenção a todos, 

a não prejudicar uns por causa dos outros, e, igualmente, a procurar momentos 

em que todos possam estar e participar juntos numa só vivência escolar. As 

cadeiras colocadas em filas, umas atrás das outras, tal como as classes da escola 

na missão salesiana, ou as de qualquer escola mais conservadora, ocupam um 

pouco mais que a metade da sala mais próxima do quadro e, na maior parte das 

vezes, são usadas pelos alunos que já fazem exercícios de escrita e leitura. Os 

outros espalham-se pelo resto da sala, geralmente fazendo jogos, desenhos e 

grafismos em folhas de papel que colocam no chão. Antes das actividades 

começarem e enquanto aguardam que todos cheguem, porém, três dos watebremi 

começam a cantar e a dançar, reproduzindo sózinhos cantos e danças que são 

próprios das crianças e que costumam entoar e dançar com o velho Adão no 

centro da aldeia ou de casa em casa. Para além destes, tentam reproduzir cantos 

que ouvem frequentemente aos adultos e em cujas rodas de dança podem 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

271 

também participar. Segundo a professora, as crianças inventam sons para as 

palavras que não percebem claramente. Ela não os corrige e deixa que continuem 

a cantar pois, certamente, na vez seguinte que se cantar e dançar na aldeia, cada 

criança terá oportunidade de aprender um pouco mais. 

O espaço apertado entre cadeiras e quadro, porém, não convida a 

que se faça uma roda maior na qual todos os alunos e alunas se possam juntar 

para dançar. Esta disposição não agrada à professora, nem para a dança, porque 

não dá espaço para formar a roda, nem para as aulas porque há crianças que 

ficam atrás e outras à frente, umas encobrindo as outras, ela não vê todas por 

igual, e tampouco é vista. Gostaria de mudar, de colocar as cadeiras “como um 

arco-íris”, mas mostra-se algo resignada, uma vez que a turma da tarde prefere 

usar as cadeiras em fila e a mulher que limpa a sala arruma-as sempre desse 

modo, exactamente como na missão. Falar comigo sobre a questão, porém, 

parece que lhe dá coragem para, logo no dia seguinte, organizar ela mesma as 

cadeiras num largo semi-círculo aberto para o quadro. A partir de então, as 

crianças dançam nesse espaço todas as manhãs, como início da actividade 

escolar. Compõe-se, assim, uma roda de crianças dentro de uma roda de cadeiras. 

As paredes da escola não formam um espaço circular, como havia sido desejado 

inicialmente, mas, um pouco mais afastado, é arredondado o anel de casas da 

aldeia, constituindo-se assim uma roda mais exterior, imagem esta que ilustra o 

que páginas atrás Lucas Ruri’õ expressa sobre a força simbólica da organização 

espacial Xavante187. 

Diz-me Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� que, idealmente, deveriam 

dançar não na escola mas sim em frente de cada casa, como os wapté fazem com 

seus danhohui´wa. Cantar e dançar dentro da sala antes das aulas começarem é, 

no entanto, um hábito que veio da escola da Missão de Sangradouro, muito 

embora não ocorra aí todos os dias. Recordo que a aldeia Xavante de 

Sangradouro está localizada a 400 ou 500 metros da sede da missão. Aí, iniciar o 

                                                 
187 Ver, neste Capítulo, pág. 242, trecho da entrevista ao professor Lucas Ruri’õ. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

272 

dia na escola saindo para dançar de casa em casa, tornando a dança um 

acontecimento colectivo, como é tão próprio da cultura Xavante, era algo 

incompatível com o esquema escolar da Missão. Os padres diziam que não 

podiam perder tempo e que, assim, mal acabasse a dança realizada dentro da 

escola, deviam sentar-se para começar os trabalhos. Em Idzö´uhu, do ponto de 

vista da distância, dançar de casa em casa como uma actividade escolar seria 

mais fácil, e até acontece no início, mas vão deixando de o fazer. Por um lado, 

porque esta prática é mais demorada e concluem não haver tempo para o fazer 

antes do horário fixado para o ínico das aulas. Por outro, porque se o fazem 

dentro do horário de aulas, reduz-se o tempo das actividades que são 

consideradas ‘de estudo’, o que me dizem não ser oficialmente aprovadas. Por 

outro, ainda, há opiniões dentro da aldeia de que a escola  deveria ser para 

actividades da cultura do branco, ou seja, ler, escrever e contar. Perante tudo isto, 

naquele momento e até que achar outra solução, a melhor parecia ser continuar a 

cantar e dançar dentro da sala. 

"Foram 40 anos com a missão salesiana, 40 anos com o 
mesmo estilo que eles estabeleceram, que está sendo 
praticado nas escolas. Não são poucos anos. Para a gente 
tentar outras formas... quem vai acreditar assim de 
imediato? Então, vai haver esses impedimentos, essa 
desconsideração! Demoram, não concordam. Eu aceito. 
Isso faz parte da realidade. Mas nem por isso eu vou 
deixar de tentar outros caminhos. Não posso ficar dentro 
do que foi padronizado!"  
(Lucas Ruri’õ) 

Uma vez finalizados os cantos e danças, as crianças sentam-se um 

tanto aleatóriamente nas cadeiras e dispõem-se a escutar o que a professora lhes 

quer dizer. Num dos dias, a aula é sobre o sapo. A professora usa uma prancha 

com um desenho estilizado de um sapo, onde está escrito uti, que significa sapo 

na língua dos Xavante. As crianças conhecem os sapos, há bastantes por ali em 

época de chuva, e conversam sobre onde eles moram, como se escondem e 

quando aparecem, que cores têm, como eles são, como pulam, comem, cantam, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

273 

se provocam medo, se são engraçados, etc... e a única palavra que escuto 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� dizer em português é “sapo”. As crianças da aldeia, 

que não sabem mais do que algumas palavras dispersas em português, repetem e 

memorizam a palavra sapo sem dificuldade. Em seguida, a professora organiza 

uma espécie de jogo em que as crianças imitam os pulos do sapo. Na história que 

ela vai contando surge uma cobra, cujo serpentear as crianças também imitam, 

arrastando o corpo pelo chão. A cobra persegue o sapo e este tenta fugir o mais 

que pode. Umas crianças são sapos e outras cobras, e a brincadeira fica muito 

divertida, a maioria rindo muito, e apenas alguns ‘sapinhos’ ficam 

momentaneamente mais tristes por não conseguirem escapar do temível 

perseguidor. 

Finalizada a brincadeira, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� tenta 

concretizar, no quadro, com giz, um grafismo que faça lembrar o pulo do sapo e 

a sinuosidade da cobra. As crianças desenham no ar, de indicador estendido, os 

traços do grafismo e olham em torno da sala em busca de algo mais que faça 

lembrar esses desenhos, o que fica difícil já que há pouquíssimos objectos 

naquele espaço. As grades de ferro da janela são o único exemplo que 

conseguem achar. Em seguida, os grupos separam-se. Os menores, que ainda não 

sabem escrever, vão para o fundo da sala; a professora desenha um círculo onde 

cada um deve ficar, formando uma roda, distribui papel e lápis de cor. Numa 

folha traça o grafismo e as crianças deverão tentar desenhar o sapo e a cobra, a 

trajetória do pulo e a da perseguição. Entregam-se de imediato à tarefa, uns mais 

audazes e outros mais inseguros, olham muito o que cada um vai fazendo e 

comentam entre si. Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� diz-me que estão comparando, 

falando sobre detalhes concretos, como, por exemplo, os olhos e a boca dos 

animais, ou subjectivos, como a sua velocidade e beleza, o que em alguns 

desenhos dá para perceber, e em outros não é possível distinguir mais do que 

aquilo que, para todos os outros, são rabiscos. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

274 

"Quando alguns terminam, eu mostro para os outros ver, 
aí os outros se anima e vão aprendendo com os que já 
fizeram. Eles se ajudam, não é imitar, não vai pegar o 
material para ele fazer e ficar parado. Não! Ele diz, é 
assim, faz assim, coloca assim, pega esse, só falando e 
aquele que está fazendo vai pegando como o outro está 
explicando. E eles também inventa quando está fazendo. 
Eu deixo!" (Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Os resultados dos desenhos e dos grafismos refletem diferentes 

habilidades motoras que nem sempre estão em relação directa com as idades. 

Desde o manejo do lápis à percepção das formas, cores e texturas, passando por 

características tais como paciência, atenção e interesse no executar da tarefa, 

cada criança se manifesta naquilo que é, sabe e sente. Segundo Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?�, dar logo lápis, antes de exercitar a mão com outros materiais, 

não é um bom método, ainda que esta atitude contrarie algumas expectativas 

mais imediatas, quer por parte das crianças, quer por parte dos pais. Afinal, lápis, 

caneta, borracha, caderno, régua são materiais intrínsecos à “escola do 

branco”188, diz-me. Ela insiste, porém, em usar sementes, pauzinhos, terra, folhas 

de árvore, capim, cera de abelha, entre outros materiais colectados por ali 

mesmo, gerando alguns recursos que podem contribuir para melhorar as 

habilidades motoras e que, ao mesmo tempo, proporcionam variedade e 

invenção, propõem novos desafios e podem despertar interesses ainda 

adormecidos. 

"Eu peguei algumas ideias do Piaget189, mas depois tentei 
fazer, criar sozinha para eles, para eu não ficar só 
imitando os outros que já fizeram. Aí é que nós vamos 
criar agora como é a escola. Nós, de Idzö´uhu. Não 
fazendo o mesmo. Criando!"  
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

                                                 
188 Ver na nota 28, neste Capítulo, algumas referências sobre a introdução da educação escolar, 
em outras sociedades de tradição oral. 
189 A ideia de incluir este trecho dos depoimentos de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� não tem, neste 
contexto, o objectivo de criticar ou avaliar a sua formação no Magistério Primário, nem 
tampouco a própria obra de Piajet. A intenção é, sim, a de mostrar que esta professora teve 
acesso a trabalhos teóricos sobre Pedagogia, que tem condições de avaliar as suas contribuições, 
de lhes tecer críticas ao longo de um discurso reflexivo, e de propôr as alternativas que mais se 
adequem à realidade onde exerce as suas funções educativas. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

275 

Enquanto esperam que a professora encaminhe esta actividade com 

os menores, as restantes crianças sentam-se nas cadeiras, acompanham o que está 

a acontecer, conversam entre si e vão preparando o caderno e o lápis. Para elas 

haverá um exercício de leitura e escrita, igualmente sobre o sapo e a cobra. Em 

vez do grafismo, vão trabalhar com a palavra uti, aprendendo a escrever o “u” 

com letra maiúscula e minúscula. O mesmo acontece com a palavra “sapo”. 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� escreve no quadro pequenas frases em Xavante 

sobre o uti e elas as copiam no caderno. A ortografia de umas é muito boa, 

conhecem as letras, lêem algumas das palavras. Outras tentam imitar a grafia o 

melhor que podem, mas é possível perceber que não identificam os desenhos ou 

sons de cada uma delas, que não têm noção do processo de juntá-las para formar 

palavras. O pequeno grupo é muito heterógeneo. A professora reconhece que não 

é fácil atender os alunos individualmente e considera que o processo de 

escolarização se tornará ainda mais complicado se seguir os livros escolares que, 

oficialmente, são destinados para a escola. 

“Eles folheiam só para ver os desenhos. Reflectir, pensar, 
fazer a leitura, eles não fazem. Nós não podemos entrar 
logo nos livros de língua portuguesa. O principal é a 
gente explicar como é na nossa língua, depois que eles 
aprenderam a fixar bem a raíz dos Xavante, aí, eles 
podem aprender na língua portuguesa, quando está na 
terceira série. Não na alfabetização!” 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�). 

Os livros escolares que a Prefeitura de General Gomes Carneiro, 

Mato Grosso, envia para Idzö´uhu são aqueles que vão para outras aldeias 

indígenas e para todas as outras escolas brasileiras. Se já é difícil adaptá-los às 

variadíssimas realidades sociais, económicas, geográficas, ambientais, históricas 

e culturais do Brasil não-índio, país de tão enormes contrastes, o seu uso tem 

dificuldades adicionais em áreas indígenas onde a língua portuguesa não é sequer 

falada pelas crianças, como é o caso desta pequena aldeia190. Os professores 

                                                 
190 Para além dos diferentes contextos linguísticos e sociais que devem ser levados em conta, é 
preciso não esquecer que há uma diferença fundamental entre a cultura dos livros e a cultura 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

276 

preferem, então, não seguir estes livros rigorosamente. Uma das alternativas que 

se apresenta é a criação dos próprios materiais de apoio pedagógico, buscar em si 

mesmos os conteúdos e métodos a aplicar191. Mas a tarefa não é fácil e os 

professores gostariam de poder contar com o apoio de linguístas, pedagogos e 

antropólogos, num esforço conjunto. Enquanto isto não acontece, juntam 

memórias da sua formação no magistério primário com a experiência de vários 

anos como professores na missão, como mães e pais, e submetem tudo a uma 

reflexão crítica sobre a realidade da educação escolar para seu povo, e vão 

tentando soluções. Da mitologia às situações de cotidiano, o leque de 

possibilidades a explorar é grande e variado, e tudo pode servir de exemplo a ser 

trabalhado. Ainda que de modo muito incipiente, já está em curso a elaboração 

de desenhos e textos sobre os mitos, sobre a trajectória dos Xavante em território 

brasileiro, as suas danças, adornos, dieta, fauna e flora, instrumentos de uso 

diário, etc. Nestes últimos incluem-se muitos objectos industrializados que hoje 

em dia são usados correntemente na aldeia: copo, faca, bicicleta, machado, 

remédio, camião, bola, caderno, lápis, entre outros. 

O professor Lucas Ruri’õ tem recolhido este material elaborado 

pelos alunos e demais professores, e disse-me estar a organizá-lo. Mesmo 

sabendo que esta é uma tarefa mais própria para os pedagogos que, espero, 

apoiem o projecto, peço-lhe algumas vezes que me mostre o que já havia 

                                                                                                                                               
oral de muitos povos do mundo. A partir de investigações realizadas em áreas rurais 
portuguesas, onde a cultura oral é a que predomina, Raul Iturra conduz uma reflexão que em 
muito pode ser útil a pensar sobre a questão dos livros a serem usados nas escolas indígenas. 
Para este autor, a cultura letrada generaliza ideias e não considera o saber oral destas 
sociedades, despersonalizando-o ao privilegiar uma universalidade do pensamento. Alude, 
ainda, a um desfasamento do ensino letrado em relação à actualidade que se vive nos contextos 
onde o saber oral é importante, considerando a substituição deste pelo primeiro como 
“impossível” (Iturra 1990a:67-76). Talvez a experiência indígena na produção de livros e outros 
materiais didácticos, embora iniciante, possa dar algumas pistas para se resolver este problema 
ou, pelo menos, para levar esta reflexão adiante. 
191 Desde o final dos anos noventa, o MEC, através da sua Coordenação Geral de Apoio às 
Escolas Indígenas-CGAEI, tem procurado apoiar os cursos de formação de professores 
indígenas, as oficinas de produção de textos e a publicação de livros didácticos específicos. 
Estes esforços, contudo, não conseguem responder de maneira satisfatória a toda a demanda 
existente. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

277 

recolhido e que me conte como está pensando sistematizar essas informações. 

Enfim, talvez ocorressem boas ideias enquanto conversássemos. O momento 

propício demora e, finalmente, já na última semana da minha estadia na aldeia, 

acaba por me mostrar uma pasta com desenhos representativos de mitos e 

esboços de algumas pranchas com palavras em Xavante e em português, que 

poderiam vir a compôr uma cartilha bilíngue. A abertura e perspicácia que 

sempre demonstra em tudo o que se refere à construção de um projecto 

educacional próprio, não condizem com esta demora, nem com um certo 

embaraço que lhe noto de cada vez que toco no assunto. Não chego a entender 

porquê. Talvez porque não confia o bastante em mim ou ache que não o posso 

ajudar, talvez porque memórias negativas de situações semelhantes o impeçam 

de se expôr mais uma vez, ou talvez, ainda, porque quer ganhar algum tempo e 

esteja a avançar nesse trabalho de organização e sistematização, antes de o 

mostrar e divulgar mais publicamente192. O que me apresenta na ocasião e se 

dispõe a comentar é um conjunto de materiais com muita potencialidade, porém, 

ainda incipiente no que refere a constituir um recurso didáctico eficaz. Lucas 

Ruri’õ tem consciência disso, sabe que há muito mais o que recolher e ordenar 

antes de atingir a forma ideal, e que precisa de ajuda para isso. Pensa, 

igualmente, que os livros didácticos oficiais não são para descartar totalmente e, 

sim, que podem servir como base para reflexão. 

“A gente não vai dar um salto lá na frente. Não! A gente 
vai ter que aprender o processo. [Os livros didácticos]... 
podem desenvolver, enriquecer a maneira de trabalhar. 

                                                 
192 Lucas Ruri’õ publicou, em 2000, um livro bilíngue Xavante e Português intitulado Daró 
Idzö’uhu Watsu’u / A História da Aldeia Abelhinha, com a coordenação pedagógica de Helena 
Stilene de Biase, uma educadora com longa experiência na área Xavante, e colaboradora da 
Associação Xavante Warã (Ruri’õ & Biase 2000). O texto é de autoria deste professor e as 
ilustrações são de seu filho mais velho, João Lucas Öwa´u. Segundo Biase, o livro foi 
concebido como material pedagógico para alfabetização na escola da aldeia e oferece 
possibilidades de intercâmbio com outras escolas. Para Hipa´ri�di, que escreve a Apresentação 
do livro, este significa um passo concreto no sentido da educação escolar indígena diferenciada, 
uma vez que a escola serviu para o registro escrito de um conhecimento que é da comunidade e 
que as crianças já dominam oralmente. Em momento oportuno, voltaremos a reflectir sobre esta 
extraordinária conquista conseguida por Idzö’uhu: crianças, professores, demais comunidades e 
colaboradores. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

278 

Temos intenção de fazer mais material de apoio, melhorar 
o modelo, fazer melhor do que o primeiro. Por isso a 
gente quer registar os trabalhos, valorizar o que a criança 
faz, e está nessa expectativa. Mas tem que ter orientação 
técnica. Como começar? Temos esperança de um dia ter 
resultado, ter a produção da própria escola, mas ter 
acesso a isso é dificuldade nossa.” (Lucas Ruri’õ). 

Os livros escolares em português podem, portanto, ser utilizados 

igualmente mas de maneira diferente da que normalmente está implícita no seu 

uso nas escolas. Podem servir, portanto, para treinar leitura, estudar e aprender 

sobre a vida dos não-índios, e podem servir de mote para enfatizar 

comportamentos e traços culturais Xavante, criando-se uma espécie de educação 

comparada. Isto é o que acontece em outra aula de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, 

que passo a comentar. 

O texto escolhido pela professora para trabalhar com as crianças 

tem cerca de 10 linhas e conta a história de um menino chamado Chico, que é 

muito comilão. Quando vem da rua para casa, não fala com ninguém e vai 

directamente para a cozinha, abre o armário, o frigorífico, pega bastante comida e 

senta-se, “atolando” na mesa a comer. A mãe protesta, diz que aqueles não são 

modos de comer, ao que o menino responde de boca cheia, dizendo que ali não 

há mais ninguém além dos dois, que não faz mal. A mãe insiste em que ele deve 

se comportar de outro jeito para aprender e fazer certo quando estiver na 

presença de outras pessoas. O menino Chico não gosta do que ouve e vai-se 

embora. 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� conta primeiro a história em Xavante, 

o que gera muito riso entre as crianças, levando alguns a tentarem imitar o 

protagonista desta. Depois, escreve o texto em português no quadro e as crianças 

copiam, sem que consigam ler mais do que uma ou outra palavra dispersa nas 

frases. A professora insiste, percorre frase por frase articulando bem as palavras 

em português, convidando as crianças a repeti-las e explicando seus significados, 

traduzindo algumas destas para a sua língua. Ainda nessa manhã trabalham com 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

279 

a divisão de sílabas dessas palavras portuguesas. Não vou, contudo, discutir aqui 

a didáctica usada nesta aula. Para além de não me sentir preparada para o fazer – 

a contribuição da pedagogia seria aqui muito bem vinda e oportuna –, prefiro 

detalhar alguns dos aspectos que aludem à relação entre a cultura e as referências 

do menino Chico e as das crianças de Idzö´uhu, aspectos estes enfatizados pela 

própria professora quando, na conversa que temos depois da aula, me 

proporciona comentários e explicações adicionais. 

Diz-me, então, que tinha escolhido aquele texto para, a partir do 

exemplo do comportamento do Chico, trabalhar com as crianças da sua aldeia o 

comportamento que elas mesmas têm para com a comida em casa e a merenda na 

escola. 

"Eu falei com eles... para nós não existe mesa, geladeira, 
armário, só que vocês vão espiando onde tem comida, 
onde a mãe guardou, pega e vai para um cantinho da 
casa, ou para outra casa, ou para trás, e come tudo 
depressa, escondido. E aqui também existe, assim, quando 
a mãe briga com vocês, vocês saem correndo para casa da 
avó". (Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Para melhor elucidar as crianças sobre estes comportamentos, 

fornece-lhes vários exemplos do que havia presenciado nas suas viagens à 

cidade, em casa de amigos, na televisão ou em revistas, e confronta-os com 

exemplos que ocorrem na aldeia. Relembra-os da hora da merenda, que naquela 

manhã havia sido macarrão com sardinha em lata, quando as adzarudu, que 

estavam servindo, puseram muito nos seus pratos, derramando no chão, sujando 

tudo, e dando menos para os outros. Conta-lhes, também, que um de seus filhos 

acabou a sua comida primeiro e quis comer do prato do irmão menor, que 

chorou. Ela não gosta do que o filho comilão fez, briga com ele, que sai gritando, 

vai para casa da avó e só volta quando já estava escuro193. Em seguida, compara 

                                                 
193 Entre os Xavante também são considerados avó e avô – i’rada – os irmãos e irmãs das avós e 
avôs das crianças. Embora correntemente se use apenas a palavra i’rada para todos eles, 
diferenciam i’rada aibö, para MF, FF, MFB, FFB, e i’rada pi’õ para MM, FM, MMZ, FMZ 
(Lopes da Silva 1986:280). Maybury-Lewis (1984:277) considera i’rada como “qualquer 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

280 

as famílias e as pessoas da cidade com as da sua aldeia, as casas de uns com as 

casas de outros e os objectos que existem em ambas, a maneira de guardar 

comida nas casas da cidade com a que os Xavante usam, a possibilidade que em 

Idzö´uhu existe de colher alimentos nas roças e no mato com a necessidade que 

na cidade existe de comprar tudo o que se precisa para comer, os trabalhos que 

fazem as pessoas das cidades com o que fazem as que moram em área rural. 

Trabalha as palavras que são novas para quase todos, ampliando quer o léxico 

Xavante, quer o do português. Explora, inclusive, a metáfora ‘atolando na mesa’ 

usando a imagem do camião da aldeia na época de chuva, quando atola nos 

caminhos lamacentos e não consegue mover-se mais. 

Estamos perante uma experiência educacional diferenciada, em que 

a professora Xavante parte de um texto retirado do único livro escolar disponível, 

escrito numa língua praticamente estranha aos seus alunos, e inova. Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� fala de outra cultura e da sua própria, de outros e de si 

mesma, sem entrar em juízos de valor carregados de preconceito para com aquilo 

ou aqueles que são diferentes. Ela gostaria, porém, de ter acesso a outros livros 

escolares, especialmente a livros que falem da vida dos Xavante, mas também de 

outras culturas indígenas. Afinal, para além de quererem salvaguardar suas 

referências, os Xavante também pretendem que as crianças de Idzö´uhu 

aprendam sobre a vida de outros povos. Surgem-lhe ideias, temas, métodos, mas 

têm dificuldade em transformá-los num instrumento de apoio a ser usado na aula. 

E diz-me a professora:  

                                                                                                                                               
pessoa na geração dos avós de Ego ou ainda mais idosa”. Segundo os meus dados, e também 
informações fornecidas por Hipa´ri�di, nas casas de qualquer um dos seus i’rada aibö ou i’rada 
pi’õ, as crianças recebem tratamento semelhante no dia a dia. As duas situações de conflito que 
presenciei, uma entre watebremi e o pai, o menino foi para a casa do MB (Nunes 1999:141), e 
na outra, entre watebremi e a mãe, este procurou MM. Não tenho, porém, informações 
suficientes que expliquem estas preferências. A regra de residência uxorilocal, geral e 
idealmente observada pelos Xavante, nem sempre é observada na prática devido à extensão dos 
grupos domésticos ou a outras necessidades, podendo provocar interferência na preferência das 
crianças caso estejam em busca de distância socioespacial temporária. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

281 

"Estava pensando em como construir, fazer do jeito nosso, 
da realidade dos Xavante. Mas como? Agora, com alguém 
junto eu conseguiria, eu poderia fazer!" 
(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�) 

Mas o interesse e respeito que demonstro por seus esforços já é o 

bastante para que se sinta estimulada a tentar soluções mais corajosas. Assim, 

depois do dia em que trabalha este texto sobre o menino Chico, ela começa, 

sózinha, a construir um texto, também em português, sobre a vida na aldeia 

Idzö´uhu, trabalhando neste um pouco a cada dia, quando lhe sobra tempo no 

final de todas as uas tarefas domésticas. De vez em quando, pede que eu o leia e 

corrija a sua ortografia ou gramática, ocasiões em que conversamos sobre as 

palavras novas que quer usar e o sentido das frases, e ela introduz modificações. 

Infelizmente, devido a uma sequência de desencontros, não tenho acesso à versão 

final, já ilustrada, e que ela pretendia usar para dar uma aula. Isto porque 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� entrega-a a seu marido, que é o motorista do camião 

da aldeia, para que este faça uma fotocópia na cidade, este esquece por um dia a 

pasta na casa de sua mãe na aldeia Sangradouro e, quando finalmente retorna o 

trabalho às mãos de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, Lucas Ruri’õ tem 

conhecimento do que se passa e pede-lhe o texto. Entretanto, ele fica fora da 

aldeia por alguns dias, exatamente quando uma súbita febre me obriga a deixar a 

área e a voltar para São Paulo. 

De qualquer modo, penso que estes episódios deixam bem evidente 

o interesse e excitação existentes em torno de qualquer tentativa mais concreta de 

produção de materiais didácticos. Seria profundamente lamentável deixar frustrar 

todos esses esforços por falta de apoio técnico especializado. Pura ignorância 

seria não acolher todo este potencial efervescente. Verdadeiro saber seria 

partilhá-lo na busca de novas respostas para questões educacionais que desde há 

décadas se levantam. Em alguns aspectos, o que Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� faz 

com seus alunos, bem como os outros professores desta aldeia, aproxima-se dos 

cânones da educação intercultural proposta pela UNESCO para aplicação em 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

282 

toda e qualquer escola, tendo em conta a crescente multiculturalidade social no 

mundo (Lê Thành Khói 1994). Em outros, porém, superam-nos em muito, uma 

vez que as propostas são por si próprios criadas e postas em prática, com audácia 

e simplicidade, isentas da passividade imersa na mera aceitação daquilo que, para 

o bem ou para o mal, instâncias superiores lhes propõem. 

 

 

De dentro para fora, de fora para dentro:  
aulas em todo o lugar 

 
“A criança cansa de ficar sempre dentro da escola. Em 
Idzö´uhu a gente inventa qualquer coisa para eles sair, 
para eles descansar a mente e as mãos que movimentam. 
Para eles ter paciência, a gente liberta eles. Quando eles 
saem um pouco, brinca, se diverte, aí eles tem mais 
vontade para ficar na aula”. 

(Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�). 

Umas vezes intencionalmente e outras não, o cotidiano de alunos e 

professores não se limita à sala de aula nem à execução de tarefas que, entre nós, 

identificaríamos como sendo especificamente escolares. A brincadeira do carvão, 

que descrevi páginas atrás, é um exemplo disso, mas há vários outros, uns mais 

programados e outros mais espontâneos, contudo, sempre em relação com o 

projecto de educação em curso na aldeia. 

Logo após dispensar os seus alunos e alunas, Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� também vai para casa e, pouco depois, prepara-se para descer 

até ao rio, onde habitualmente vai lavar roupa ou louça. Os seus três filhos – 

watebremire, watebremi e airepudu –, invariavelmente, acompanham-na. 

Ajudam-na a levar o que podem, da cestinha com o sabão e escova, ao garrafão 

para encher de água e trazer para casa. Ao fim da manhã já faz muito calor e o 

convite a um banho refrescante é irrecusável. Assim, também eu costumo ir ao 

rio depois da aula. Ideia feliz pois logo me dou conta de que a quase totalidade 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

283 

das crianças da aula já lá está, ou vai chegando logo em seguida. A clareira 

aberta às margens daquelas águas oferece mais um cenário privilegiado para ver 

e participar nas suas brincadeiras, ajudá-las nos seus cuidados de higiene e em 

tarefas domésticas, observar de perto como ficam umas com as outras, com as 

suas mães, tias e avós, e com a professora. Note-se que as mulheres e os homens 

Xavante têm horários distintos para se banharem no rio194. Por este motivo, 

seguindo uma recomendação que tanto Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� como 

Rómulo Tsereru’õ me fazem, apesar de eu já saber desta regra, não posso 

acompanhar as crianças no rio quando lá estão com seus pais ou tios, paternos ou 

maternos, salvo quando se trata de uma actividade relacionada com a escola, 

como, por exemplo, o banho após a brincadeira com o carvão. 

De entre as várias brincadeiras que acontecem naquele espaço, vou 

destacar aqui a que fazem com a argila que os barrancos do rio lhes oferecem. 

Com as mãos ou com a ajuda de paus que recolhem no mato, elas retiram 

pedaços deste barro de quatro tons – amarelo, preto, branco e castanho 

avermelhado – e o espalham pelo corpo e rosto, no seu próprio e no de outros, 

por inteiro ou fazendo desenhos que evocam traços da pintura corporal. Esta 

prática é muito recorrente, mesmo que o menino ou menina esteja sozinho no rio, 

acompanhando a mãe, tia ou avó maternas. Porém, quando se juntam duas ou três 

ou mais crianças, esta brincadeira ganha outros contornos. Um deles, que conta 

com a participação da professora, faz lembrar uma aula de artes, em que se 

descobre como moldar barro.  

                                                 
194 Quando, por coincidência ou necessidade, rapazes ou homens (ritei´wa ou ipredu) se dirijem 
ao rio e vêem ou percebem que lá está uma ou mais mulheres, ou se vão embora, ou afastam-se 
um pouco e esperam, ou entram no rio um pouco mais longe, na curva, ficando de costas, sem 
as olhar ou dirigir-lhes palavra. As mulheres também seguem este comportamento de evitação 
mútua. Mesmo quando se cruzam a caminho do rio, não se olham, nem se falam. Excepções 
podem acontecer quando se trata de um casal e seus filhos. Mesmo assim, a maioria das crianças 
– aiuté, ba’ono, watebremi, adzarudu e airepudu – que observei neste estudo fazia-se 
acompanhar, em primeiro lugar, pela sua mãe, e depois, em preferência decrescente, por MZ, 
MM, MBW, FM. Recordo que as mulheres de um mesmo grupo doméstico fazem várias tarefas 
conjuntamente. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

284 

Deixando à margem a bacia com a roupa de molho em água e 

sabão, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� atravessa o rio para o outro lado. Ao subir o 

barranco apanha uma mão cheia de argila e senta-se ao chão, a poucos metros da 

beira-rio. Está com algumas crianças, que também levam argila do barranco e, 

junto dela, sentam-se em círculo. De início, não consigo perceber se são as 

crianças que a acompanham ou se, ao contrário, é ela que as segue. Enquanto vão 

conversando entre si, as mãos vão trabalhando e dando forma à argila. Tal como 

na sala de aula, as crianças ali presentes têm várias idades, e os resultados da 

modelagem são díspares. Há as que amassam pedacinhos de argila sem lhes dar 

forma alguma, apenas sentindo a sua textura e maleabilidade. Há as que fazem 

bolinhas e rolinhos. Há as que dizem ter feito tartarugas e pássaros, embora a 

nossos olhos seja difícil de os identificar. Há as que conseguem criar objectos ou 

figuras zoomórficas com detalhes. Todas olham o que cada uma vai fazendo, em 

meio a comentários e risadas. Sempre que precisam de mais barro, ou barro de 

outra cor, ou de umedecer o que já têm, basta darem uns passos até ao barranco e 

se servirem de mais. 

A presença da professora, que vai dando explicações sobre os 

animais que as crianças vão moldando – que são animais do cerrado e, portanto, 

habitam ali por perto e lhes são visualmente familiares, ou então, que fazem parte 

da mitologia Xavante – faz com que estes momentos de brincadeira com argila 

sejam diferentes dos que acontecem quando ela não está. Enquanto vai contando 

histórias e relembrando mitos, aponta a mata, o céu, as árvores, o rio, imita sons 

e bate no chão. As crianças escutam atentas e fazem perguntas. E todas 

continuam a dar forma ao barro apanhado nos barrancos do rio. Tendo em conta 

que a quase totalidade dos alunos daquela turma estão ali reunidos, estamos 

perante uma extraordinária aula que funde as ciências naturais e meio-ambiente, 

arte e cultura Xavante. Penso que dificilmente seria possivel juntar tudo isto 

dentro de 4 paredes, nem nas escolas de áreas urbanas, nem na escola de 

Idzö´uhu. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

285 

Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, no entanto, considera aqueles 

momentos como “depois da escola” embora admita que “também pode ser aula”. 

Diz que as crianças a vêem ir para o rio e que gostam de ir junto, aproveitam para 

levar cestas com roupa ou louça, garrafas ou vasilhas para encher d´ água, e 

tomar banho. A ideia da brincadeira com o barro, porém, diz-me que vem das 

crianças. 

"Eles é que tiveram a ideia de fazer. Eu fui também para 
lavar roupa mas fiquei junto com eles porque me 
chamaram. Aí fiquei com eles, cada um fazendo o que 
quer com o barro". (Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�). 

Mas se a ideia é das crianças, o facto de se ter transformado tal 

atividade num momento de educação diferenciada, deve-se à experiência e 

sensibilidade de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� como professora. Não vi outras 

mães fazerem o mesmo com as crianças na beira do rio. Não vi nenhuma mulher 

agregar junto a si tantas crianças ao mesmo tempo numa actividade exterior à 

escola. Nas quatro vezes que presencio aulas como esta, com ligeiras variações, 

não percebo indícios de que tivesse sido prevista, ou combinada, enfim, feita de 

propósito para eu ver, participar, fotografar ou gravar em video. Pelo contrário, 

sempre me pareceu acontecer espontaneamente, seguindo apenas a coincidência 

de vontades, ideias, interesses, disponibilidades... afinal, nem sempre a 

professora tem tanto tempo! Quando lhe pergunto porque não inclui aquelas 

sessões com o barro dentro do horário curricular, já que ela também as considera 

como “aula” e já que estão a dar forma a um projecto de educação diferenciada, 

ela diz que ainda não pode porque há pessoas na aldeia que não entendem que 

isso pode fazer parte da escola. Lucas Ruri’õ partilha esta opinião e a explica 

assim: 

"É uma realidade nova também para eles [habitantes da 
aldeia]. Eu comecei fazendo actividades fora da escola, 
aqui na frente, mas do ponto de vista deles eu estava 
perdendo tempo com a criançada. Eles desconhecem esse 
método que estava aplicando. É que alguns gostam mais 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

286 

da tradição da cidade, considera prioridade aprender a 
ler e escrever. Aí, eles não gostaram. Eu tive de explicar 
no warã... olha, essas actividades têm objectivo, não é só 
entregar lápis e mandar as crianças escrever, até chegar 
lá é preciso fazer outras coisas, não podemos empurrar o 
conhecimento da criança. Expliquei que lá fora, na 
cidade, dificilmente vão ver uma escola do jeito que foi 
padronizado. A maioria das escolas estão mudando, 
criando outros métodos de trabalho. Então, demora, 
estamos discutindo ainda" (Lucas Ruri’õ). 

Em conversa com alguns pais e mães195, posso confirmar que as 

opiniões são contraditórias, bem como as expectativas. Há aqueles que não 

conseguem perceber os objectivos das propostas educacionais dos professores e 

não têm uma opinião consistente formada a respeito do assunto, há os que 

entendem mas não apoiam, os que desconfiam, os que gostam, os que não 

entendem mas estão a favor, os que são contra, os que estão atentos ao que 

acontece e os que nem tanto. E todas estas divergências numa pequena 

comunidade que, no momento da pesquisa, não atingia os 100 indivíduos, sendo 

que mais da metade destes têm idades inferiores a 12 anos!!! Os professores 

demonstram ter, realmente, uma invulgar sabedoria ao conseguirem administrar 

todas estas forças. É preciso não abdicar daquilo em que acreditam, é preciso ir 

tentando, insistindo, mas é importante não ser radical a ponto de ferir 

susceptibilidades na comunidade que, afinal, querem ter consigo. Que as crianças 

precisam de se mexer, sair das cadeiras, fazer algo que lhes seja familiar e que 

lhes dê referências, que lhes permita elos de ligação quer com suas raízes 

culturais, quer com o universo lúdico, ambientes de sua preferência, “para elas 

ficarem alegres” ou “para elas não ficarem enjoadas”, é o que escutei os 

professores dizerem não só em Idzö´uhu, mas também em Namunkurá, e nos 

cursos de formação a estes destinados, organizados pelo CIMI e pela Secretaria 

de Educação Estadual, que acompanhei na missão do S. Marcos, MT, em 1993.   
                                                 
195 Relembro, aqui, que a maioria das mulheres, quase não fala português. A falta de 
oportunidades para o praticar, a sua enorme timidez e o facto de serem os homens que se 
encarregam das relações da comunidade com o mundo exterior a esta, contribuem para que 
aquelas que estudaram na missão esqueçam o que aprenderam, ou que não se interessem por 
desenvolver o que ainda recordam. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

287 

E as crianças? O que será que elas pensam de tudo isto? Enfim, até 

que nós tentámos conversar, elas com as poucas palavras que conhecem de 

português e eu com as poucas palavras que conheço em Xavante. Mas o que me é 

verdadeiramente revelador não é o que verbalizam e, sim, a atitude que nelas 

percebo quando as observo nas situações até aqui descritas, quando participo 

com elas nas várias brincadeiras ou actividades propostas por elas mesmas ou 

pelos professores, e que confirmo agora ao revê-las nas fotografias e imagens que 

gravei em video, e que servem de suporte etnográfico a este estudo196. Apesar de 

mostrarem desempenhos diferentes entre si, quer nas actividades puramente 

escolares, quer em todas as outras, lúdicas ou não, regra geral, as crianças 

manifestam interesse e vontade de participar, quanto mais não seja, movidas pela 

curiosidade. Porém, o que mais faz brilhar seus olhos e vibrar seus corpos de 

entusiasmo, onde ficam inteiras, unas com o que estão fazendo, é nas actividades 

que, mesmo reportadas à escola, se deixam permear pelo imprevisto, pela 

invenção, pelo lúdico, e naquelas em que conseguem fundir as demandas do 

aprendizado escolar com a vivência de sua cultura, ou seja, com a vida que 

experimentam no seu dia a dia e que sentem se desenrolando em seu redor.  

Um bom exemplo disso também nos chega através de uma aula que 

Lucas Ruri’õ dá aos alunos de Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�, numa manhã em que 

esta se ausenta da aldeia, resolvendo na Prefeitura do Município o problema do 

recebimento de salários acumulados ou em atraso, quando da sua estadia em São 

Paulo. De entre as várias actividades que ele desenvolve, apresento aqui a 

                                                 
196 Raul Iturra e Filipe Reis fornecem um bom exemplo do desafio que consistiu entender, do 
ponto de vista da vida social, o que acontecia por trás da algazarra que as crianças de uma aldeia 
portuguesa faziam nas suas brincadeira. Só o conseguiram ao brincar com elas e ao partilhar o 
seu dia a dia (Iturra e Reis 1989). Isto reforça a ideia de que mesmo em constextos sociais onde 
a língua falada pelos pesquisadores e pelos pesquisados é a mesma, quando os segundos são 
crianças, o entendimento linguístico pode ser importante mas não é suficiente, uma vez que a 
expressão verbal das crianças obedece a uma lógica diferente da dos adultos e não é a que tem 
mais presença no seu esquema de comunicação. Estamos perante um problema metodológico 
crucial, a ser resolvido pelos que se dedicam à investigação social sobre a infância. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

288 

brincadeira da peteca197. A escolha é minha, mas é também de Lucas Ruri’õ, uma 

vez que na conversa que temos subsequentemente à aula, ele a destaca como 

sendo o que de “mais diferenciado” aconteceu naquela manhã com as crianças. 

Lucas Ruri’õ afasta as cadeiras, abre um espaço no meio da sala e 

as crianças formam com ele um pequeno círculo. Começa por dançar e cantar 

com elas, e só depois pega na peteca. Calmamente, explica como é o jogo. Cada 

uma, por vez, deverá atirar a peteca ao ar, na direcção de outra, que fará o 

mesmo, e assim sucessivamente até todas as crianças terem jogado. O acto de 

atirar a peteca vem acompanhado de outra tarefa: ao mesmo tempo, devem dizer 

o seu nome, o de quem atirou ou o de para quem vão atirar, dizer nomes de 

animais, de objectos, contar de 1 até o que conseguirem, etc. 

"Estavam fazendo exercícios e usufruindo do que eles já 
pegam, que é a peteca, que é material feito pelos pais e 
feito por eles mesmos. O que eles conhecem lá fora da 
sala de aula não pode ficar isolado. Tem que ser trazido 
para a escola. Aquele instrumento, a peteca, feito na 
aldeia, eu nunca vi na minha vida ser usado em sala de 
aula, para servir de apresentação de um conteúdo. Nunca 
vi! Mas a gente quer valorizar o que usamos na aldeia, 
por isso introduzi, para eles terem em mente uma coisa 
que eles conhecem enquanto estão a trabalhar" 
(Lucas Ruri’õ). 

Assim se imprime inovação a métodos que já há muito são 

conhecidos e se procura estruturar um currículo que tenha mais ligação com a 

realidade da aldeia, partindo de traços culturais que são referências familiares às 

crianças. Segundo Lucas Ruri’õ, esta metodologia pode ser aplicada em todas as 

áreas, desde que os professores saibam dinamizar as actividades, ou seja, desde 

que estejam preparados. Sabe-se que a escola é considerada como um espaço 

                                                 
 
197 Do Tupi pe´teka, gerúndio de pe´teg, que significa ‘bater’. A peteca é uma espécie de 
pequena bola achatada e leve, feita de couro ou de outro material, guarnecida de penas longas 
reunidas em molho, e que se lança ao ar com a palma da mão. Fonte: Novo Dicionário da 
Língua Portuguesa (Ferreira 1986). No Dicionário Português – Xavante, elaborado 
experimentalmente na Missão Salesiana, a palavra peteca está traduzida como tobda´é. A que os 
Xavante de Idzö´uhu têm, feita por eles mesmos, é de palhas de milho. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

289 

para sistematização de conhecimento e cultura, através do aprendizado da leitura 

e da escrita. Mas, diz-me, “só ouvir o professor, ler e escrever enjoa os alunos”. 

É preciso, portanto, motivá-los. Mais do que isso, é preciso mostrar às crianças, 

aos pais, à comunidade, às outras aldeias, às secretarias e ministério da educação 

que há outras formas de aprender e de ensinar as coisas. 

As tentativas para diversificar e inventar são várias, e os resultados 

em muito dependem da experiência que se tem com as crianças de determinada 

faixa etária, quer seja dentro, quer seja fora dos limites da sala de aula. De 

qualquer modo, é preciso insistir e tentar, pois o processo de aprender e ensinar 

abrange todos. As dificuldades devem ser propulsoras de novas tentativas em vez 

de as inibirem. Um dos exemplos desse esforço inventivo é-nos oferecido por 

Rómulo Tsereru’õ, o professor que tem menos anos de experiência de ensino, 

que até então nunca tinha frequentado nenhum curso de formação específica para 

professores indígenas, ou participado em outros eventos educativos. Nesse dia 

em que Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� não está na aldeia, Rómulo Tsereru’õ 

propõe-se a trabalhar, durante a tarde, com as crianças da turma desta professora. 

Julgo que a descrição comentada desta “aula” – com estrutura, objectivos e 

motivação diferentes do que acontece na beira do rio com o barro, ou com a 

peteca – é oportuna, pois oferece mais uma perspectiva da luta que em Idzö´uhu 

se trava pelo que supõem ser uma educação diferenciada. 

Coincidência ou não, os alunos da tarde também não estão na aldeia 

(a maioria tinha aproveitado a boleia do camião e ido à cidade sede do 

Município) e, portanto, não há aula. De manhã, as crianças tinham tido aula com 

o Lucas Ruri’õ e, para a tarde, propunha-se outra actividade com Rómulo 

Tsereru’õ, que é um professor bastante activo no que refere a práticas muito 

próprias da cultura Xavante. Para além de estimular a brincadeira do carvão e de 

bater água com os meninos no rio, tal como vimos páginas atrás, é quase sempre 

ele que puxa as rodas de dança e canto com as crianças, quer no warã, quer de 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

290 

casa em casa, que as leva pelo mato em busca de taquaras198 para fazer flechas, 

que dramatiza mitos e que fala mais explicita e enfaticamente de tradições de 

“antigamente”. Desta vez, diz-me, quando me vem avisar e convidar a participar, 

que vai reunir as crianças para com elas fazer brincadeiras Xavante, aproveitando 

que tanto ele como elas estão “à toa na aldeia”. 

"Nós consideramos a escola como espaço de cultura. Tem 
que ter esse cuidado de valorizar e incentivar a cultura 
nossa na escola. Ao mesmo tempo, o espaço da aldeia está 
à disposição de qualquer ritual, qualquer actividade, 
qualquer brincadeira para as crianças, ou que certos 
grupos de idade queiram fazer" (Lucas Ruri’õ). 

Quando começo a ver que há alguma movimentação da pequenada 

e que um ou outro se dirije para a casa do Rómulo Tsereru’õ, também eu para lá 

vou. O sol, com uma intensidade fortíssima, ainda está no meio do céu. As 

crianças vão chegando, e tentam proteger-se na pequena sombra que o avançado 

do telhado oferece. Não entram na casa. Enquanto esperam que o professor 

venha, algumas sentam-se no banco que fica ao lado da porta e, tal como eu, 

parecem um tanto indispostas com tanto calor. Rómulo Tsereru’õ não demora a 

aparecer, trazendo um frasco com tinta branca e uns pincéis. É tinta guache e ele 

prepara-se de imediato para pintar as crianças. O primeiro menino que ele chama 

reaje timidamente, encolhendo-se um pouco em si mesmo e não se aproxima, e 

logo outros, dois ou três, se oferecem. Quando ele começa a pintar um deles, o 

restante grupo aperta-se em torno, e acompanha com atenção e certa expectativa. 

As marcas da tinta guache branca na pele morena causam um enorme contraste e, 

penso, novidade, já que os Xavante se pintam, basicamente, com duas cores: 

preta, obtida com pó de carvão e óleo de castanha, e vermelha, obtida com 

sementes de urucum199. Entretanto, os traços que Rómulo Tsereru’õ desenha, 

                                                 
198 Do Tupi ta´kwar, e significa bambu. Fonte: Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa 
(Ferreira 1986). 
199 Do Tupi uru´ku, que quer dizer ‘vermelho’; fruto do urucuzeiro, arvoreta da família das 
bixáceas (Bixa orellana), habitante da mata e cultivada extensamente, de folhas grandes e 
moles, e cujos frutos são cápsulas vermelhas ou amarelas, cobertas de longas pontas secas e 
cheias de sementes pequenas. O arilo, que envolve as sementes, fornece matéria corante 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

291 

cuidadosamente, no rosto do menino e, depois, nos braços, costas e tronco, não 

correspondem a nada que eu consiga lembrar-me como fazendo parte da pintura 

corporal Xavante200. 

  O menino que foi pintado, dando alguns passos para ganhar 

espaço no círculo de olhares curiosos que se criou à sua volta, mirando seu 

próprio corpo, parece tão surpreendido como eu. O mesmo acontece com as 

outras crianças, que não páram de o observar. Pergunto se aquela pintura existe 

de verdade, ao que Rómulo Tsereru’õ responde: “existe”, sem mais acrescentar. 

Vem o segundo menino, mas este não é pintado com tanto detalhe. Realmente, se 

Rómulo Tsereru’õ fosse pintar todos eles tal como fez com o primeiro, chegaria a 

noite e não estariam todos prontos. Assim, e também porque a tinta guache está 

quase a acabar e ele quer usar pelo menos um pouquinho em mais crianças, não 

só começa a recorrer ao pó de carvão, que mistura com saliva e esfrega entre as 

palmas das mãos, como pede a algumas que desçam depressa ao rio e tragam 

barro branco. Sugere, também, que as crianças mais velhas comecem a pintar as 

mais novas. 

O que se segue é um pouco confuso, já que umas encaram a tarefa 

mais a sério e outras menos, com as mais pequenitas a não entenderem muito 

bem o que se passa, principalmente quando são alvo não só da livre invenção, 

como também de alguma molestação, por parte das mais velhas. Algumas 

chegam mesmo a tirar as cuecas de um pequenito, que esbraveja e chora em vão, 

e a enfarruscar seu pénis com fuligem. Rómulo Tsereru’õ não reaje nem intervém 

e eu, mais uma vez, lamento imenso não conseguir perceber o que as crianças 

falam umas com as outras. Em meio ao choro de algumas e muita brincadeira e 

                                                                                                                                               
vermelha, usada pelos índios para pintar o corpo e que protege a pele da radiação ultravioleta. 
Também é usado na culinária, como corante e condimento. Fonte: Novo Dicionário Aurélio da 
Língua Portuguesa (Ferreira 1986). 
 
200 Sobre pintura corporal Xavante ver, especificamente, Müller (1976 e 1992). As demais obras 
sobre os Xavante, referenciadas nesta tese, consoante os temas a que se dedicam, contém 
informações pontuais sobre pintura e ornamentos corporais usados por este povo indígena.     



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

292 

algazarra em geral, todas vão ficando pintadas: os desenhos são os mais variados, 

desde a impressão das palmas das mãos abertas, à letra S, de Super-homem, 

pintada bem ao meio do peito, passando por simples marcas de carvão ou barro 

branco em algumas partes do corpo. 

Um pouco à parte, ainda que participando, estão duas meninas. Elas 

são um pouco mais velhas do que as restantes, devem ter 9 ou 10 anos, e os seus 

seios começam a perceber-se. São as adzarudu. Para a pintura do corpo é preciso 

tirar a roupa. Elas tiram as camisetas e deixam-se pintar por Rómulo Tsereru’õ, 

mas estão constrangidas, envergonhadas. Penso, até, que nem tinham percebido 

antes que isso aconteceria no decorrer daquela actividade. O que é certo é que, 

pouco depois da pintura estar completa, ao contrário das outras crianças, que 

permanecem com pouca roupa, elas vestem-se e assim permanecem até ao fim da 

brincadeira. 

Quando, mais tarde, pergunto ao professor se as meninas estavam 

mesmo envergonhadas, ele confirma. Ele diz que deixou assim mesmo porque 

elas queriam participar junto com os outros coleguinhas, mas que o correcto seria 

que elas, como adzarudu, observassem um comportamento separado dos 

meninos, seguindo a indicação da mãe. Mas quando pergunto à mãe se é assim, 

ela diz que sim, mas diz também que o Rómulo Tsereru’õ não deveria tê-las  

pintado. Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� é da mesma opinião. Estamos, portanto, 

perante mais uma intersecção de dois mundos educacionais diferentes, criados 

em separado e com objectivos distintos, mas que precisam de dialogar e se 

adaptar: de um lado, a cultura escolar, que separa crianças em turmas de acordo 

com o seu desenvolvimento cognitivo-escolar ou faixa etária (anos), sem ter em 

conta categorias sociais específicas aos Xavante; do outro, a cultura de um povo 

que se organiza socialmente em torno de um sistema de classes e categorias de 

idade, no qual especificidades relacionadas com género e maturação biológica 

têm um papel importante. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

293 

A discussão relativa às questões de género e idade desencadeada 

pela necessidade da educação escolar, porém, é mais vasta do que este pequeno 

exemplo sugere. Os problemas a resolver tornam-se mais evidentes no que 

concerne às crianças que se estão a aproximar da adolescência, e aos próprios 

professores. Em relação a estes últimos, pesam factores como a categoria de 

idade a que pertencem, graus de parentesco com os adolescentes em questão, 

regras de evitação, e os diferentes papéis sociais de homem e mulher, dentro da 

família, da escola e da comunidade201. Mas, façamos incidir a atenção, de novo, 

sobre o nosso animado grupinho de crianças pintadas e enfarruscadas. Se me 

parece que, momentaneamente, o Rómulo Tsereru’õ se perde nos imprevistos 

que acontecem pelo meio da proposta que tinha em mente, talvez um pouco 

perturbado pela minha presença, talvez porque esteja menos habituado a esta, ou 

a este tipo de actividades, logo em seguida ele retoma o rumo, com firmeza, 

captando as atenções dispersas e serenando os ânimos dos mais agitados.  

A primeira brincadeira evoca o próprio nome da aldeia: Idzö´uhu, 

que quer dizer ‘abelha’. Cada um deve, então, transformar-se em abelha. 

Começam por fazer o zumbido e concentram-se todos, muito juntos, amontoados, 

à volta de um dos paus que sustenta o avançado do telhado da casa do Rómulo 

Tsereru’õ. O zumbido vai crescendo em intensidade e, a uma palavra emitida 

pelo professor, deve o enxame de abelhas voar para outro lugar: para um banco 

na porta de outra casa, uma árvore, uma cesta, e até mesmo em direcção a uma 

das crianças – as escolhidas não demonstram gostar muito da ideia pois as outras 

as beliscam –, podem ser os vários pousos ou alvos das abelhas. O último deles é 

a trave da baliza do campo de futebol, que ocupa a área central da clareira. É 

neste campo, espaço aberto, visível a partir de todas as casas da aldeia, que as 

restantes brincadeiras acontecem. 

                                                 
201 Reuni muitos dados sobre questões de género que não serão usados neste trabalho. Por 
algumas destas informações serem muito pessoais e delicadas, a pedido dos interlocutores, serão 
mantidas no caderno de campo e na minha memória. Porém, tal como expressei na apresentação 
genérica deste Capítulo, mesmo não utilizando essas informações como dados etnográficos, elas 
servem-me de reflexão e permitem-me uma visão mais clara sobre factos de onde emergem.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

294 

Formam-se dois grupos, que Rómulo Tsereru’õ organiza segundo o 

que ele supõe que seja um desempenho físico equivalente. O que quer dizer que 

essa organização não obedece nem às metades clânicas, nem ao esquema de 

parentesco, tampouco à composição do grupo doméstico, ou às idades ou aos 

géneros. Porém, à semelhança do que acontece recorrentemente, são dois grupos 

apenas. As brincadeiras que se seguem são vários tipos de estafeta, em que os 

elementos de um grupo correm à volta da linha do campo no sentido horário, e os 

do outro grupo no sentido oposto. Fazem-no, também, andando de costas e 

pulando dentro de sacos. As crianças vibram, entusiasmadas, pelo seu grupo, e 

dão o seu melhor. Quando uma se atrasa muito, a seguinte geralmente não a 

espera para começar a correr, o que provoca mais risos do que protestos. Fazem, 

ainda, uma brincadeira dois a dois, cada uma com um pau em forma de forquilha. 

Os paus se engancham e cada uma puxa para seu lado, para ver quem arrasta 

quem para o outro lado de uma linha riscada ao chão de terra. Os velhos dizem 

que esta brincadeira é muito antiga entre os Xavante, que já a faziam quando 

eram novos e viviam no mato, antes do contacto com os brancos. Dizem que os 

brancos é que aprenderam com eles. Só que, hoje, essa brincadeira é-lhes passada 

nos cursos de formação, como brincadeira pedagógica, como se fosse novidade 

para eles. 

Incentivos e risos chegam do círculo de casas, de onde vários 

adultos seguem o que as crianças fazem. Depois, Rómulo Tsereru’õ junta todas 

para formar uma roda. Cantam e dançam. Quando acabam, sem que eu perceba 

de onde os meninos tiram o carvão, todas avançam na direcção do professor e o 

enchem de fuligem. Ele agacha-se, finge que tenta defender-se e reagir, mas 

deixa que todos lhe esfreguem o rosto, tronco, braços e pernas. As crianças 

deliram com isto, riem de fartar, riem-se as pessoas que olham das casas, e ele 

também se diverte. Depois, vão todos para o banho de rio. Enquanto isso, o sol 

vai baixando, célere, no horizonte. 

 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

295 

O saber dos mais velhos 

"Ele, o velho Adão, viu assim a aldeia sem movimento e 
ele não achou bom. É como se fosse tristeza. Aí, para 
alegrar ele chamou os meninos para eles dançar. E 
chamou as meninas também... porque ele é velho. Ele 
pode". 
 (Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?�). 

Rómulo Tsereru’õ, Cesarina Tsinhõts?�’êhutuw?� e Lucas Ruri’õ não 

são, portanto, os únicos a contribuir e a participar neste processo educativo com 

as crianças de Idzö´uhu. Personagens imprescindíveis, muito presentes e 

extremamente activos, são os velhos; refiro-me em especial a Batica e Adão 

Toptiro, o casal fundador da aldeia. O outro casal de velhos, formado por Helena 

Pedza´o e Hipólito Tsahöbö (este é irmão de Adão), ainda que seja uma 

referência importante e se respeite a sua experiência e o seu conhecimento, do 

ponto de vista público ou colectivo tem uma actuação muito mais discreta, diria 

mesmo, despercebida. Vale observar que a participação dos mais idosos acontece 

a vários níveis: como representantes e membros de uma classe de idade, como 

detentores de um saber que torna disponíveis as referências que permitem ligar a 

ancestralidade ao futuro, dando sentido ao presente, como símbolos de 

resistência, coragem, e como avô e avó de todas as crianças da aldeia202. Estes 

vários papéis fazem-se notar no dia a dia na aldeia, aos olhos de todos, crianças e 

adultos, do que é mais informal, como tomar banho ou comer, ao mais formal, 

como a preparação de adornos e a condução de rituais, passando pela confecção 

de cestas, esteiras ou flechas na frente da casa, ou pela abertura de uma roça e 

plantação de milho de determinado jeito!  

A grande maioria dos pais e mães desta aldeia, com excepção dos 

dois casais mais idosos que acabo de referir, pertence a uma geração que cresceu 

na aldeia adjacente à missão de Sangradouro. Quase todos eles passaram anos no 

internato salesiano e muitos dos saberes que identificam os Xavante como 

                                                 
202 Ver nota 36, neste Capítulo, sobre os avós e avôs Xavante. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

296 

detentores de uma cultura própria e diferente, distinguindo-os também, assim, 

dos outros povos indígenas que habitam o Brasil, foram-se dissipando em outros 

saberes, alguns destes fazendo sentido para suas vidas e outros não. Talvez haja 

homens e mulheres Xavante que até nem queiram mais aprender a trançar as suas 

cestas e esteiras, por exemplo. Mas em Idzö´uhu há muitos que o querem. Porém, 

os professores afirmam-me que eles próprios não sabem fazer muitos dos 

trançados, que não os aprenderam, que mesmo quando viam a sua mãe ou pai a 

trabalhar com as palhas de buriti, não eram estimulados a fazê-lo juntamente, e 

que enquanto crianças ou jovens não se interessaram muito por isso. Sabem um 

pouco de algumas coisas, mas como não treinaram, não sabem fazer bem e, regra 

geral, dizem que é melhor as crianças aprenderem com os velhos, pois eles é que 

sabem. 

Em vários momentos é possível, contudo, ver mulheres a trabalhar 

em cestaria, à tarde, quando o sol que desce no oeste vai dando lugar a uma 

sombra aprazível na frente das casas. E quando vou com elas para uma mata 

distante em busca de brotos de buriti, algumas fazem no próprio local pequenas 

esteiras, como as que cobrem os baquités onde transportam os bebés. Mas, 

mesmo assim, insistem em dizer que as mulheres novas (por contraste com a 

geração de suas mães) não sabem bem, o que me parece que tem a ver menos 

com o facto em si, e mais com a excelência de desempenho desse trabalho. Para 

se trançar uma cesta, por exempo, há várias fases de trabalho na palha, umas 

mais simples e outras muito complexas. As primeiras, todas as mulheres 

conseguem fazer. As muito complexas, dizem, ficam a cargo das suas mães, as 

mulheres mais velhas, i�́rada pi´õ. Em todas as casas há cestinhas, cestas e 

cestões, para várias pessoas e várias funções. A cestaria é ainda muito necessária 

e amplamente usada, o que significa que ainda há bastantes mulheres a 

confeccioná-la, ou que algumas delas as fazem em grande quantidade. 

Numa das tardes em que vejo a velha Batica ensinar a Cesarina 

Tsinhõts?�’êhutuw?� a abrir e separar as folhas de um broto de buriti, e a iniciar o 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

297 

trançado de uma esteirinha, ela observa do mesmo jeito e com a mesma atenção 

com que as netinhas de Batica também o fazem. Depois, surpreendo-a sózinha, 

em casa, a tentar avançar para além que que havia feito com a Batica e verifico 

que, com efeito, não tem muita prática. Engana-se, desmancha, volta a fazer, as 

palhas escapam de seus dedos. Diz-me que tinha aprendido mas tinha esquecido 

tudo, que agora precisava de recordar para poder fazer com as crianças da escola. 

Mas, lamentavelmente, isso não acontece até à data em que deixo a aldeia. 

Em Idzö´uhu, excepto os velhos Adão e Hipólito, é raro ver um 

homem a fazer cestaria de uso cotidiano. Muito embora a cestaria seja uma 

actividade predominantemente feminina, os homens também devem saber fazer 

cestas, quer para seu uso pessoal, quer para as tarefas que são da sua 

competência. De conhecimento exclusivamente masculino é o trançado da cesta 

que confeccionam  e utilizam durante as caçadas, na qual transportam a caça até 

à aldeia. O trançar das esteiras de dormir também é uma tarefa masculina mas, 

tanto pela escassez de materiais, como pela aquisição de outros hábitos, está a 

cair em desuso. Os cobertores substituíram as esteiras com as quais se protegiam 

do frio nas noites da época seca. Mas a cestaria não foi substituída. Talvez por 

este motivo continue a haver quem a saiba fazer. Ou talvez porque seja uma 

tarefa essencialmente feminina. Note-se que nas últimas décadas, as mulheres, 

apesar de terem recebido um acréscimo ao seu trabalho – roças mais distantes, 

famílias mais numerosas, roupa para lavar – continuaram a desempenhar as 

actividades produtivas sensivelmente da mesma maneira, enquanto que para os 

homens houve alterações mais expressivas203. Sem a actividade da guerra e com 

a de caça cada vez mais esvaziada, habilidades artesanais que correspondiam a 

estas tarefas masculinas foram também deixando de fazer sentido.    

                                                 
203 Remeto o leitor para o Capítulo 1, Parte II, onde apresentei um quadro das alterações que o 
contacto com a sociedade nacional envolvente provocou na vida Xavante, inclusive no que 
refere à distribuição do trabalho entre géneros e ao processo demográfico. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

298 

Ao observar uma cena em que, perante os olhos de toda a 

comunidade, o velho Adão ensina aos watebremi e airepudu a manejar o arco e 

flecha, insurgindo-se contra um inimigo imaginário ou simulando o cerco a um 

animal, percebo que esta desperta um sentimento saudosista, uma vez que sabem 

que dificilmente tais armas serão usadas na luta que presentemente os Xavante 

enfrentam, e que mesmo adentrando a mata pouca caça encontrarão para 

alimentar a aldeia. Ao mesmo tempo, existe uma atmosfera de solenidade, de 

evocação dos tempos heróicos. As crianças olham, atentas, para os flexíveis e 

esguios movimentos do velho, e riem de vez em quando com a sua luta 

imaginária. Quando este encerra a demonstração, os watebremi e airepudu 

pegam nos seus arcos e flechas, e tentam imitá-lo. Atiram as flechas para o céu, a 

experimentar o impulso e a distância, e para a terra, perto dos pés uns dos outros, 

a experimentar a precisão da pontaria, e a simular disputas entre si. As flechas 

são verdadeiras e se atingirem alguém podem mesmo magoar. Mas, pela 

despreocupação de todos, concluo que esse risco não existe, e a animação é geral, 

com aplausos dos que, das portas das casas, acompanham o que acontece na área 

central da aldeia. Lucas Ruri’õ diz-me que é uma brincadeira, mas que é também 

uma aula de história, porque não há livros que contem sobre as lutas dos Xavante 

durante o tempo anterior à vida na missão salesiana, e que as crianças precisam 

de conhecer como era que tudo acontecia na vida dos antepassados. 

As crianças parecem-me sempre muito receptivas a este tipo de 

propostas. De um modo geral, elas interessam-se por tudo o que acontece no 

quotidiano da aldeia, mas os acontecimentos ou actividades que são menos 

frequentes e inusitados, captam ainda mais a sua atenção. Entre estes estão as 

novidades que são trazidas de fora da aldeia, por um visitante ou por algum 

Xavante que andou em viagem, sejam objectos, palavras ou sentimentos; as 

actividades, sobre as quais os professores põem ênfase e que têm um carácter 

mais colectivo e público, geralmente feitas fora da sala de aula; e, ainda, aquelas 

em que, nitidamente, são os velhos da aldeia os seus propulsores. A figura do 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

299 

‘velho’, como pertencente à geração de maior maturidade, é muito respeitada 

entre os Xavante, como aliás, parece ser em muitas sociedades indígenas no 

Brasil204, não obstante as mudanças ocorridas desde o contacto com os não-índios 

terem deslocado algumas instâncias de poder para certos líderes mais jovens que 

começam a dominar um tipo de conhecimento que escapa aos mais velhos205. Faz 

parte do discurso de todos os homens e mulheres da aldeia, tanto dos que já têm 

filhos, como dos que os terão em breve, que é preciso ensinar as crianças a 

respeitar os velhos. Este respeito significa bastante mais do que cuidado para 

com alguém de idade avançada, ou  reverência pela sua experiência e saber. 

Muito embora só alguns Xavante tenham consciência disso, penso que respeitar 

‘o velho’ como depositário de um saber ancestral, de um saber que caracteriza os 

Xavante como povo único, é onde radica a essência de um ser colectivo que se 

encontra ameaçado e sobrecarregado, física e emocionalmente, pelos vários 

sentidos decorrentes de mudanças drásticas, é também onde se busca segurança 

ontológica para optar por entre trilhas que se desconhecem, e é, ainda, onde se 

ganha fôlego para se enfrentar o futuro que já ali está. 

Em Idzö´uhu, aldeia pequena e com reduzido contingente 

demográfico, a figura do ‘velho’ e de tudo o que ele representa, tem sido 

especialmente enfatizada. Os novos, isto é, a geração formada pelos actuais  pais 

e mães de todas as crianças, dizem que não sabem ensiná-las a ser Xavante. Só os 

velhos sabem fazê-lo. E as crianças são depositárias da expectativa dos adultos, 

tanto no que refere ao aprender através do passado, como no que refere à 

preparação para lidar com os tempos que correm. Ao que tudo indica, parece-me 
                                                 
204 Normalmente, os exemplos estão dispersos pelas explicações sobre o ciclo de vida, e 
referem-se mais aos homens do que às mulheres, uma vez que as informações aparecem, 
sobretudo, ao se relatar o aumento de participação política – prerrogativa essencialmente 
masculina – que vem com o ingresso em classes de idade mais maduras. Note-se, ademais, que 
‘ser velho’, em termos etários, difere entre as diversas sociedades indígenas. Ver alguns 
exemplos em Fernandes ([1949] 1963), Maybury-Lewis (1984), Melatti (1987), Seeger (1980), 
e outros autores de monografias sobre sociedades indígenas no Brasil. Sobre ‘ser velho’ entre os 
Xavante, ver nota 37, Capítulo 2, Parte I, desta tese, e nota 36 neste Capítulo, sobre o avô e a 
avó Xavante. 
205 Rever o caso de Hipa´ri�di, exemplo Xavante apresentado no Capítulo 1, Parte II, desta tese. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

300 

que tanto num caso, como no outro, a resposta destas é extremamente dinâmica e 

positiva. 

 

 

As crianças sabem! 

"Tem vezes que a gente fica impressionado, fica 
apavorado, fica entusiasmado, encantado, com a reacção 
ou, então, com o provocamento, com a surpresa que as 
crianças colocam assim na frente da gente" 
(Lucas Ruri’õ). 

É assim que o professor responsável pelo projecto educacional de 

Idzö´uhu se refere à maneira como as crianças respondem às várias solicitações 

que recebem, quer no dia a dia na aldeia, quer na vida escolar. 

Este depoimento surge na sequência de uma conversa sobre a 

criação de materiais didácticos, em que Lucas Ruri’õ me explica parte da sua 

proposta: estão a partir do “zero”, ou quase, uma vez que pouco ou nada utilizam 

do material didáctico distribuído pelo MEC; a base de reflexão e produção 

iniciais são os temas da aldeia e da comunidade, mais próximos do universo de 

referências ao qual as crianças têm acesso mais directo; os professores são os 

orientadores, mas são as crianças as criadoras dos novos materiais didácticos, ou 

seja, é a resposta destas às propostas trazidas pelos professores, concretizada em 

desenhos, textos, histórias, representações, problemas, etc, que virá a constituir o 

material de reflexão dos professores que, por sua vez, o organizarão como 

material de apoio a ser usado não só com aquele grupo, mas também, e mais 

ainda, com o subsequente grupo de crianças. E assim seguirão, experimentando, 

adaptando, até chegarem ao que consideram ser o ideal206. 

                                                 
206 Ver nota 35, sobre o livro que Lucas Ruri´õ publicou, com coordenação pedagógica de 
Helena Stilene de Biase, sobre a formação da aldeia Idzö´uhu. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

301 

"O trabalho das crianças que passaram este processo, 
esse trabalho registado e transformado em cartilha vai 
servir para as crianças que virão. Elas vão apreciar, vai 
ser uma novidade para elas, desde que o professor saiba 
usar o material. Ele tem que ter senso crítico e reflexão 
em torno do trabalho feito e terá uma reacção própria 
dele. Pode ser que daqui a 10 anos vem um professor que 
sabe trabalhar mais do que nós, ele vai criar outras 
actividades, vai variar, vai enriquecer a expectativa das 
crianças. É nesse sentido que a gente quer registar os 
trabalhos, em vez de a gente trabalhar e depois não saber 
se foi isto ou aquilo que aconteceu". (Lucas Ruri’õ). 

Trata-se, portanto, de uma estratégia para desenvolver um método 

próprio e para enriquecer o projecto educacional como um todo. As crianças são 

aquelas a dar os sinais de por onde os professores devem caminhar, no sentido de 

tornar a aprendizagem escolar mais interessante e estimulante, mais próxima de 

si e das suas expectativas. É exactamente a isto que Lucas Ruri’õ se refere 

quando insiste que é preciso “valorizar o trabalho e o saber da criança”. O seu 

trabalho como professor é o de sistematizar esses sinais, completando o processo. 

Deste modo, estarão sempre dinâmicos, melhorão o modelo escolar, tornando-o 

cada vez mais consonante com as expectativas levantadas pelas crianças. 

Obviamente, apoio e orientação técnicos serão importantes, e aí reside uma das 

maiores dificuldades para a valorização e o reconhecimento deste esforço. Não 

obstante, mantêm a esperança de um dia haver bons resultados, através de uma 

produção da própria escola. 

A importância, ou talvez possamos mesmo dizer, a urgência e a 

ansiedade, em concretizar desde já todos os passos deste processo, mesmo sem o 

apoio técnico tão desejado, deve-se à idade avançada dos ‘velhos’, ou seja, 

daqueles que sabem o que ocorreu ‘antigamente’, daqueles que sabem como é 

‘ser Xavante’. A partir do momento em que os velhos desaparecerem, tornar-se-á 

muito mais frágil o vínculo e o acesso a um saber que, por gerações e gerações, 

os tem guiado. E mesmo que comecem a existir indícios de que este saber seja 

valorizado pelo sistema escolar oficial, este ainda não o inclui de maneira 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

302 

abrangente, continuada, concreta e consequente. Este é um receio que muitos dos 

Xavante expressam. Eles sabem e sentem que empreendem uma corrida contra o 

tempo. 

Os professores dizem-me várias vezes que a esperança de continuar 

a existir uma cultura Xavante estaria no que os velhos conseguissem passar às 

crianças, no que as crianças conseguissem absorver e incorporar às suas vidas, 

passando isso adiante. Eles, professores, que são a geração intermédia, apenas 

poderiam preparar o terreno para isso acontecer, conjugando-o com o que vem de 

fora e que, portanto, pertence a outro universo de conhecimento. Porém, embora 

haja muita curiosidade, interesse e, até mesmo, certa euforia pelo que 

corresponde aos saberes oriundos do mundo dos brancos, a urgência em relação a 

eles é menor, uma vez que não existe o risco da perda. Aprender a guiar um 

camião ou usar um computador, entre uma infinidade de outras coisas que têm 

em mente, pode ser feito em vários lugares e em qualquer momento, desde que 

existam condições materiais e vontade para isso. Mas o saber dos velhos, se se 

perder, significa uma perda irreversível! E é mantendo-o vivo, através das 

crianças, que estes professores acreditam estar a solução possível para que este 

saber não se perca para sempre. 

A sua esperança vai, ainda, um pouco mais longe. De modo muito 

discreto e quase imperceptível, é acalentada a possibilidade de serem as crianças 

a impulsionar ou estimular, nas suas casas e entre os componentes dos seus 

grupos domésticos, a retomada de uma forma de ser e estar no mundo que 

valorize a cultura Xavante e que, em simultâneo, esteja atenta e activa quanto à 

sua dinâmica através dos tempos. Se é verdade que a grande maioria das pessoas 

de Idzö´uhu aparentemente não tem consciência clara de que este processo está 

em curso, pelo menos, “está contente” com as suas crianças. Ao compará-las com 

as de Sangradouro, orgulham-se com a sua participação nas danças e cantos, no 

ritual de Oi´ó, e pelo interesse que demonstram por tudo o que é Xavante. Dizem 

até que nas outras aldeias já se fala das crianças de Idzö´uhu. As crianças 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

303 

parecem-me alheias a esta comparação, mas em todas as oportunidades que 

surgem, quer sejam de carácter mais formal – cantos e danças rituais, e no Oi´ó –

, ou mais informal – quando atravessam a aldeia, ou estão no rio ou na mata a 

brincar –, não sentem vergonha e empenham-se ao máximo, orgulhosas de 

mostrar aos demais o tanto que sabem da sua cultura, e mostrando um vívido e 

espontâneo contentamento. Por outro lado, há ainda que considerar que as 

crianças são aquelas que mais absorvem e melhor se adaptam às novidades, ao 

que chega de fora, ao que não é originalmente Xavante. O seu comportamento é 

mais moldável, mais pronto a experimentar, mais aberto para o desconhecido. 

Embora tanto as crianças como os adultos cruzem a ponte entre os extremos que 

actualmente são compartilhados na aldeia, ou seja, entre a tentativa de 

recuperação de um saber ancestral e o uso de equipamentos audio-visuais 

alimentados de energia através de um painel solar, os professores apostam que 

sejam as crianças a conseguir conciliar melhor, e mais rapidamente, esses dois 

universos de referências. 

Já existem alguns exemplos deste processo. Há saberes Xavante 

que muitos dos adultos já esqueceram ou deixaram de usar no seu dia a dia, e que 

o facto das crianças estarem a aprendê-los com os velhos ou na escola, os 

estimula, ou até mesmo, obriga, a relembrar ou a reutilizar. As crianças querem 

sempre saber mais e, depois da escola, fazem perguntas em casa, mostram 

desenhos e tentam ler pequenos textos que lá construíram. Ao mesmo tempo, são 

as crianças que levam para casa palavras de português hoje em dia necessárias a 

todos os Xavante, bem como novos comportamentos de higiene, entre os quais se 

inclui saber escovar os dentes, ou proceder a uma recolha seleccionada de lixo 

doméstico. Parece fácil mas não é! Nem para a comunidade e seus velhos, nem 

para os professores como orientadores de um processo educativo inovador, 

sequer para as crianças como pontos de chegada e partida de tantos desafios. 

Uma das maiores dificuldades sentidas por todos, quer do ponto de vista mais 

prático, quer do mais filosófico, é assim expressa por Lucas Ruri’õ: 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

304 

“A gente sendo pai, professor, não conhece como é 
possível a criança resolver, fazer, aquela actividade ou 
brincadeira. Como conseguiu? A gente não sabe... mas a 
criança sabe! No primeiro contacto com o lápis ela 
escreve, nós não sabemos, mas ela sabe o que escreveu. A 
gente não acredita mas ela insiste. Nem todos abaixam a 
cabeça e reconhecem essa experiência da criança!”  

O entendimento que este professor tem das crianças é de um 

alcance e perspicácia que considero fantásticos e que são raros de se encontrar 

nas salas de aula pelo mundo fora, onde quer que se esteja. É algo que escapa a 

pais e mães, a pedagogos, psicólogos e cientistas sociais. E, quando disso nos 

apercebemos, investidos de qualquer um destes papéis, o espanto e a dificuldade 

em integrar essa realidade no nosso pensamento é idêntica à de Lucas Ruri’õ, 

salvo nuances circunstanciais ou contextuais. Neste sentido, porque suponho que 

convidam à reflexão teórica fundamental que percorre esta viagem etnográfica 

através dos meandros de um projecto de educação diferenciada numa aldeia 

Xavante, no Mato Grosso brasileiro, volto aqui a utilizar as palavras de seu 

idealizador. 

"É importante a gente dar atenção a esse saber que as 
crianças têm, e que até agora nós não conhecemos. Em 
vez de ir lá naquele espaço maior onde elas tem mais 
liberdade, onde elas podem criar, não damos importância 
porque achamos que é próprio de criança. Então, é por 
isso que sentimos ainda aquela incapacidade, aquela 
humildade de valorizar o que as crianças sentem. Isso 
falta ainda" (Lucas Ruri’õ). 

 
 

* * * 
 

A etnografia e a análise contidas na Segunda Parte desta tese são 

apresentadas de maneira processual: desde as condições sociais e políticas 

iniciais de geração de um projecto educacional em área indígena, pelos próprios 

índios, até à sua consolidação como proposta de reflexão sobre uma educação 

escolar pan-indígena, isto é, abrangendo a experiência de todos os povos 

indígenas, passando pelos variadíssimos desafios inerentes à sua implantação e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

305 

prática. Inicialmente, não tive a intenção de estruturar o trabalho deste modo, 

mas este assim se foi desenhando, na medida em que se evidenciou profícuo e 

interessante acompanhar o percurso das ideias pertinentes a este projecto 

educacional, que está em busca do seu próprio caminho e maturidade. Evocando 

Agostinho da Silva, diria que os professores de Idzö´uhu não se contentam em 

“ter ideias”, mas sim, vão muito mais longe ao “serem as ideias que vão 

tendo”207. 

É, exactamente, no corajoso processo de “serem as ideias que vão 

tendo” que as grandes interrogações surgem: Afinal, o que é mesmo uma 

educação diferenciada para os povos indígenas, segundo o seu próprio ponto de 

vista? Onde e como, no plano concreto e pragmático de aplicação dos programas 

educacionais ditos diferenciados, se efectiva o respeito às particularidades sociais 

e culturais dos povos indígenas? É real e abrangente a participação dos povos 

indígenas nas decisões em torno da educação escolar destinada às suas aldeias? 

Algumas das respostas a estas perguntas, hoje tão cruciais para os 

povos indígenas, suponho terem resultado evidentes ao longo dos capítulos. 

Penso que também tenha ficado claro que se os povos indígenas tecem críticas e 

apresentam propostas alternativas à implantação de uma educação escolar 

diferenciada, é porque houve uma experiência anterior sobre a qual lhes é 

possível reflectir, e porque os resultados das investigações científicas às quais 

têm tido acesso, lhes permitem objectivá-la. Na minha opinião, tanto os 

resultados científicos já obtidos, quanto a experiência acumulada pelos povos 

indígenas no que refere à construção de conhecimento escolar e não-escolar, 

devem ser incluídos, impreterivelmente, pelos cientistas sociais e técnicos em 

educação, na condução de novas propostas de pesquisa e na elaboração de 

programas educacionais. Só esta parceria num movimento em espiral, sempre 

ascendente, poderá abraçar aspectos ainda não considerados e consolidar os ainda 

frágeis ou em busca de caminho. 

                                                 
207 Comunicação pessoal. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

306 

Há questões básicas que ainda não foram resolvidas, simplesmente, 

porque não houve liberdade de as experimentar e acertar, como por exemplo, 

organizar um calendário e um horário escolares de acordo com as necessidades 

de cada comunidade, incluindo a participação das crianças nas actividades 

domésticas e produtivas, quer as do dia-a-dia, quer as sazonais, participação esta 

de importância fundamental nestas sociedades, em termos educativos, 

económicos, sociais e culturais. As crianças ficam entre este jogo de forças. A 

escola, tal como lhes é apresentada e vivenciada, não só não pertence à sua 

cultura de origem, como também a comprime, tomando-lhe espaço e atenção, 

ameaçando, nesse sentido, assimilá-la. Ainda que diferenciada, é a escola como 

instituição universal e homogeneizadora que tende a prevalecer. Vimos, sem 

equívoco, como muitos dos esforços tentativamente diferenciadores foram 

contrariados e abandonados por falta de receptividade e apoio institucionais. Até 

que um caminho conciliador seja encontrado, são as crianças as mais expostas a 

esta competição entre a escola e a própria cultura, num desgaste confuso e 

prejudicial a ambos os lados.  

Um outro problema central é o da atribuição e distribuição dos 

papéis educativos. Na sociedade Xavante isto acontece de um modo muito 

diverso do que é determinado pela educação escolar oficial, ainda que 

diferenciada. Através da etnografia suponho ter sido possível perceber uma série 

de situações conflitantes envolvendo os professores, crianças, mães e pais, grupo 

doméstico e comunidade em geral. Do mesmo modo, suponho ter resultado  

evidente que o problema intercultural suscitado pelo comportamento da 

professora não-indígena que ditava um texto e o dos alunos indígenas que o 

escreviam, identificado e exposto por Lucas Rori´õ no seu depoimento (Capítulo 

2, Parte II), já tem ramificações que se manifestam internamente à própria 

comunidade Xavante. Há circunstâncias conflitantes criadas pela existência da 

escola que tem afectado directamente a relação entre gerações, entre géneros, 

entre os vários segmentos da estrutura social. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

307 

Tomemos como exemplo a figura do professor da escola. Ao tentar 

estabelecer uma comparação ou um paralelo para este papel na sua própria 

cultura, Lucas Rori´õ chegou ao danhohui´wa, que, como vimos, é a designação 

para os responsáveis formais pela preparação dos wapté. São homens ainda 

jovens que precisam de passar por esse exercício a fim de alcancarem o status de 

homens maduros. Quando termina a iniciação dos wapté e estes passam a 

ritei´wa, deixando o hö, os indivíduos que eram os seus danhohui´wa deixam 

automaticamente de o ser. Quando houver um novo grupo de wapté, novos 

danhohui´wa serão designados, e assim por diante. Será possível a contractação 

oficial de professores indígenas seguir de perto esta regra oriunda da cultura 

indígena? Até agora isso não foi proposto, e se o fôr, é duvidoso que consiga ser 

aprovado. Mas há outras dificuldades: ambos os actuais professores da escola são 

já homens maduros, com filhos e filhas prestes a casar e, portanto, tendo que 

obedecer a uma série de regras de evitação que têm raiz na estrutura social dual 

baseada em metades exogâmicas. O professor da turma da tarde não pode olhar 

frontalmente, nem conversar com a adzarudu que está na sua sala, ou dirigir-lhe 

directamente a palavra, pois esta virá a ser sua nora. O mesmo acontece em 

relação a algumas das ba´õno da turma da manhã. Como será possível conduzir 

uma aula e, simultaneamente, atentar para especificidades socioculturais tão 

subtis e relevantes? 

Por outro lado, este exercício comparativo que Lucas Rori´õ 

procurou fazer entre a figura do professor e o danhohui´wa, é impossível de 

aplicar à professora, pois não há nem na estrutura, nem na organização social 

Xavante cargo algum ou posição que designe uma mulher como educadora 

responsável por um grupo de iniciandos/as. E, ademais, quem fará as actividades 

domésticas e produtivas a cargo da mulher-professora, enquanto esta se ocupa 

com a preparação de aulas, a correcção de trabalhos, ou se ausenta da aldeia por 

longos períodos a fim de frequentar actividades de formação? E como serão as 

reuniões pedagógicas se, pelas mesmas questões societárias mencionadas acima, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

308 

os dois professores e a professora em questão devem observar um 

comportamento de evitação entre si? Como fazer para que entre esta mulher 

professora e as restantes mulheres da aldeia não se avolumem problemas intra e 

interculturais que tornem difícil a convivência? E o que fazer se o facto de haver 

uma professora na aldeia fôr um estímulo para que as outras mulheres se 

conscientizem do desequilíbrio existente na divisão de trabalho entre os géneros, 

e saiam da sua posição periférica na política interna à comunidade? Como fazer 

em relação às meninas, quando elas compreenderem que por força da enorme 

carga de trabalho doméstico que cai sobre seus ombros têm menos oportunidades 

de estudar dos que os meninos? E se, como consequência dos estudos e da 

experiência com o que vem de outros universos culturais, as crianças acabarem 

por dar uma resposta diferente daquela esperada pelos adultos que querem que 

eles estudem? 

Conseguirá a escola indígena ser tão diferenciada a ponto de 

absorver estes dilemas e propôr soluções para eles? Eu digo que não será fácil, 

mas não digo que seja impossível. Há que trabalhar em várias frentes. O 

reconhecimento institucional da experiência indígena já acumulada no que 

concerne às questões educacionais e o respeito pelas propostas que emanam das 

aldeias, dando-lhes suporte, é um procedimento fundamental. A procura de 

referências dentro das próprias culturas indígenas para se pensar sobre o que é 

novo, mesmo que não se encontrem sempre parâmetros de comparação, é crucial 

na medida em que permite aos povos indígenas identificar e objectivar as 

diferenças, tornando-se mais viável administrá-las. Um apoio pedagógico 

inovador é imprescindível. O acompanhamento etnológico, através de uma 

investigação que também esteja a serviço dos povos indígenas, será tão mais 

crucial quanto mais audaz forem as suas abordagens, quaisquer que sejam os 

tópicos estudados, dos mais comuns aos mais invulgares. A minha contribuição, 

como etnóloga, continua a ser a de dar atenção ao que as crianças pensam do que 

vai acontecendo à sua volta e de todos com os quais partilham o dia-a-dia, como 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

309 

reagem a tudo isto e o elaboram, como o reproduzem e o transformam. A 

insistência que tenho vindo a fazer na elaboração de estudos etnológicos que 

contemplem a infância como prioridade, ganhou ainda mais sentido depois de 

conhecer os professores de Idzö´uhu e de ser testemunha da sabedoria com que 

compreendem as suas crianças como agentes e participantes na re-construção 

continuada de um modo societário de existência.  

Esta tese vai ser concluída sem que a comunidade de Idzö´uhu a 

aprove, no warã, tal como Lucas Ruri´õ afirmou que deveria sê-lo. Questões de 

várias ordens impedem que assim seja. Por outro lado, também existe a minha 

liberdade para pensar e escrever, e os propósitos científicos contidos neste 

trabalho. Acredito, porém, com muita segurança, que tudo o que aqui escrevi não 

fere os princípios éticos nem as ideias que com esta pequena comunidade 

indígena tive o privilégio de partilhar. E se depois de lerem as minhas palavras 

eles quiserem, mais uma vez, “pegar no meu pé”, eu não me importo 

absolutamente nada. Muito pelo contrário! Serão sempre bem vindas as 

oportunidades para aprendermos uns com os outros, para ensinarmos uns aos 

outros e para nos conhecermos uns aos outros. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

310 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

311 

 
 

Conclusão: há que ir adiante! 

Mesmo que estas páginas compreendam um corte no tempo, elidido 

pelo presente etnográfico, não obstante tanto para os Xavante como para mim, 

pessoalmente, os momentos que partilhamos pertençam ao passado, e que tudo o 

que aqui descrevo já tenha conhecido outros desdobramentos, estou segura de 

que a análise etnográfica apresentada nesta tese não perdeu a sua 

contemporaneidade. Muito pelo contrário. E assim é, sobretudo, porque a 

actualidade e modernidade destas ideias educacionais que emergem de uma 

pequena comunidade indígena no Brasil, têm poucos canais para se fazerem 

expressar e entender. Não me refiro apenas a meios físicos e técnicos de 

divulgação, mas sim, fundamentalmente, ao acolhimento do que está no seu 

cerne, isto é, à atitude que permite perceber, e aceitar, que as crianças ocupem, de 

facto, uma posição estratégica e activa nos projectos educacionais. Este é um 

passo importante mas difícil, dado por poucos, mas para o qual, como vimos, não 

faltou coragem aos Xavante de Idzö´uhu. 

Do ponto de vista teórico, uma vez identificada a capacidade de 

agência da criança no universo das relações sociais, penso que também se venceu 

a etapa inicial de rastreio de possibilidades e potencialidades de investigação 

sobre a infância, no âmbito dos estudos antropológicos, em geral, e no da 

etnologia indígena brasileira, em particular. Julgo que esta tese possa estar 

contribuindo para isso, quer através dos panoramas bibliográficos apresentados e 

comentados, quer da etnografia propriamente dita. Posto isto, é imprescindível ir 

mais longe. É preciso perceber os meandros desse processo de participação das 

crianças na vida social e na construção da própria infância, problematizá-lo e dar-

lhe visibilidade no conjunto de interesses destas áreas científicas e, também, no 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

312 

da sociedade em geral. O trabalho que temos pela frente é, por conseguinte, 

enorme e desafiante. 

Situando-me, como investigadora, no contexto dos estudos 

etnológicos que se produzem sobre os povos indígenas no Brasil, tendo como 

objectivo estimular a troca e aprofundar a comunicação entre este e o dos estudos 

antropológicos sobre a infância, e sabendo que este diálogo mal começou,  

traçarei, à guisa de conclusão, uma proposta projectiva de trabalho. Para isso 

evocarei os comentários que fiz ao final de cada uma das Partes desta tese, aos 

quais remeto o leitor, e sistematizarei aqueles que, neste momento, me parecem 

ser os aspectos cruciais a ter em conta no prosseguimento das investigações sobre 

a infância indígena. E finalizarei com a apresentação de uma ideia já em 

construção, que constituirá parte do próximo estudo etnológico que pretendo 

realizar. 

Em primeiro lugar, penso que precisamos de descobrir como 

construir boas etnografias sobre a infância. Isto parece aparentemente simples, 

mas não o é, porque passa pela desconstrução da atitude adultocêntrica que, tal 

como vimos, ainda domina simultaneamente o pensamento científico e o que 

rege a vida quotidiana de todos nós, e que tem constituído um dos maiores 

impeditivos à captação e ao entendimento de um mundo de referências próprio 

da infância. Precisamos de descobrir ‘como e o que aprender com as crianças e 

sobre elas’. As crianças de todos os grupos sociais e étnicos têm algo a dizer e a 

mostrar, e uma boa metodologia de trabalho de campo passa, obrigatoriamente, 

pela sensibilidade e receptividade do investigador para este facto, respeitando-o 

como tal, e por uma formação académica que o prepare especificamente para a 

abordagem antropológica da infância, de acordo com os mais rigorosos 

pressupostos científicos. 

Se a construção de boas etnografias sobre a infância nos permite a 

identificação das categorias de análise teórica que mais e melhores rendimentos 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

313 

possam trazer, serão estas categorias que, por sua vez, e em simultâneo, 

proporcionarão uma crescente qualidade na recolha etnográfica. Neste 

movimento de duplo sentido, as categorias a eleger são, pelos menos, de dois 

tipos: as que, sendo próprias da antropologia, têm-se mostrado como mais 

adequadas para a construção de um conhecimento sobre os povos indígenas no 

Brasil, e que, num esforço de especificação do objecto empírico – a infância 

indígena –, poderão ser excepcionalmente rentáveis na observação e análise 

teóricas deste; e as que poderão ser consideradas como ‘endémicas’ da infância, 

indígena ou qualquer outra, que neste caso, podem constituir categorias até agora 

pouco, ou nada, trabalhadas no âmbito da Antropologia. 

Quer isto dizer que, da mesma maneira que categorias analítico-

conceituais ocidentais não se aplicam, com a mesma rentabilidade, a contextos 

culturais não-ocidentais, talvez as categorias até agora aplicadas a contextos 

adultos, que são os que têm sido alvo privilegiado dos estudos antropológicos, 

não sejam as mais adequadas para apreender a infância. E se já existe a 

confirmação de que algumas dessas categorias podem ser usadas, com sucesso, 

nas investigações sobre a infância, como vimos ao longo desta tese, através da 

apreciação das investigações de vários autores, que têm chegado a resultados 

diferentes dos até agora conseguidos pela Psicologia e Pedagogia, falta-nos 

verificar os resultados da sua aplicação a contextos  indígenas no Brasil. É neste 

sentido que, se a Antropologia tem sido regida por perspectivas de análise 

próprias ao pensamento adulto, e se a atitude adultocênctrica tem sido 

considerada um impecilho, então, a identificação das categorias endémicas da 

infância torna-se um procedimento fundamental. Não esquecendo, obviamente, 

que são muitas e variadas as infâncias que existem no mundo, e que a categoria 

‘infância’ é universal em termos de ocorrência mas específica em suas 

manifestações concretas. 

Depois, há que integrar os estudos sobre a infância indígena no 

campo mais vasto da investigação em etnologia e antropologia, no Brasil. Quer 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

314 

isto dizer que, da mesma maneira que temos como objectivo dar visibilidade à 

participação activa da criança na construção da vida em sociedade, também é 

preciso situar as nossas investigações sobre a infância no âmbito das demais 

investigações que se produzem no país, tentando superar a lacuna ainda existente. 

Só assim poderemos vir a perceber que impacto estes estudos provocarão, ou 

não, na produção de conhecimento por parte destas áreas científicas. Outro 

aspecto a observar prende-se à faceta de participação social e política que sempre 

marcou a etnologia no Brasil. Se a infância indígena, ou outra, precisa de 

cuidados e apoio por parte da sociedade civil através das organizações não-

governamentais, é importante que os estudos que se fizerem venham a contribuir 

para uma reflexão conjunta entre todas as partes envolvidas, considerando 

também a voz que a criança indígena tem e que precisa de se fazer ouvir, de 

modo a que haja uma melhor aplicação de recursos materiais, científicos e 

humanos. E, ainda, se os estudos etnológicos sobre povos indígenas no Brasil 

têm sido, e são, uma referência a nível internacional, uma concentração destes 

sobre a infância certamente trará contribuições originais à contínua construção de 

conhecimento antropológico, em geral.  

Por fim, mas não menos importante, é crucial tentar acompanhar e 

integrar o debate internacional que já existe em torno de uma Antropologia da 

Infância, por um lado, propiciando-lhe acesso às perspectivas e peculiaridades 

contidas nos nossos estudos, e por outro, usufruindo de todos os avanços que até 

agora foram conseguidos. Temos que procurar o contacto com os investigadores 

e o acesso aos trabalhos científicos que têm sido produzidos, e dar a conhecer o 

trabalho que formos fazendo, estimulando toda e qualquer possibilidade de 

intercâmbio. 

E, agora, o que fazer com tudo isto? 

Se o leitor bem se lembra, iniciei esta tese evocando o final de um 

trabalho anterior, evidenciando, assim, o carácter de continuidade dos meus 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

315 

estudos sobre a infância. E, ao chegar ao fim de todas estas páginas, para além de 

reafirmar todo o meu interesse pela sociedade Xavante e pelos desdobramentos 

do que até agora tenho investigado, bem como pelo processamento de dados 

etnográficos que ainda não utilizei, também me sinto estimulada a avançar com 

novos projectos em outras áreas indígenas. A título de exemplo, incluo nos meus 

planos a realização de investigações etnográficas com povos indígenas cujas 

crianças entendam e falem português. Um dos objectivos seria, à partida, 

metodológico, concentrado no exercício comparativo do que é possível captar 

sobre o entendimento que a criança tem do mundo, numa situação em que 

poderei conversar com ela ou ouvi-la em conversas que tenha com outros, e em 

outra, como a dos Xavante, em que a nossa comunicação verbal tem sido frágil e 

escassa. Mas não só as sociedades indígenas me suscitam curiosidade e interesse, 

e as possibilidades são várias, para além das sugestões que já foram formuladas 

ao longo da tese, já que ainda estamos a abrir um novo campo de investigação208.  

Porém, tendo em vista o quadro de aspectos que sistematizei acima 

e o material etnográfico que apresentei nesta tese, referir-me-ei, com mais algum 

                                                 
208 Em especial, atraem-me os estudos sobre as questões de ‘género’ e ‘identidade’ observadas 
no quotidiano das crianças, no contexto dos estudos etnológicos dedicados aos povos que, 
recentemente ou em segunda geração, constituem o grande contingente de população migrante 
nos países do oeste europeu, oriundos de África, Leste da Europa e da Ásia, no processo de 
integração, ou de ruptura, com a sociedade dominante. Mais especificamente, dentro do meu 
interesse, enquadram-se neste perfil os povos africanos das ex-colónias portuguesas que 
actualmente vivem em Portugal, e a miscelânea de povos asiáticos (da Turquia às ilhas do 
Pacífico) que vive na Alemanha, na área onde também tenho residido nos últimos anos, e que é 
a segunda no país em percentagem de população migrante (15,4%). 
Outro tema ao qual gostaria de me dedicar mais detidamente, muito embora já perpasse algumas 
das investigações que realizei, seria o ‘trabalho infantil’, reflectindo no âmbito de culturas onde 
‘trabalhar’ tem um significado diferente daquele que conhecemos habitualmente entre nós. 
Uma outra possibilidade de investigação que há muito venho acalentando, e à qual me tenho 
dedicado apenas esporadicamente, enquadra-se no âmbito da Antropologia das Imagens. Os 
meus interesses estendem-se desde análises do material recolhido por Margaret Mead, sobre a 
infância dos povos que estudou, ao que existe disperso pela etnografia visual de vários 
antropólogos, passando pelo processamento do material que eu mesma tenho recolhido, e pelo 
que pode ser gerado em novos projectos, entre os quais, um que visa serem as crianças a captar 
imagens da própria infância, do universo cultural e de relações sociais onde se inserem, bem 
como de outros universos culturais e sociais com os quais venham a ter um contacto mais, ou 
menos, prolongado. 
  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

316 

detalhe, apenas a uma ideia que, estando já numa etapa de construção mais 

avançada, espero, elucide melhor o leitor. Trata-se do aprofundamento dos 

estudos sobre as noções de espacialidade e temporalidade na infância, neste caso, 

observados no contexto do advento da educação escolar em áreas indígenas e do 

seu impacto no quotidiano das relações sociais, e numa abordagem comparativa, 

isto é, a partir de etnografias diversas, recolhidas quer por mim quer por outros 

investigadores, quer, ainda, contando com a possível reciclagem de materiais 

etnográficos já existentes.  

O interesse em torno das categorias ‘tempo’ e ‘espaço’ deve-se a 

uma série de motivos que se entrecruzam e se alimentam mutuamente. Por um 

lado, porque desde os trabalhos clássicos de Mauss, sobre os esquimós 

([1934]1974), e de Evans-Pritchard, sobre os Nuer ([1941]1978), através dos 

quais demonstraram que cada sociedade tem uma forma específica de 

organização do tempo e do espaço, o recurso a estas categorias de análise tem 

sido recorrente nos estudos antropológicos e, portanto, temos à nossa disposição 

um leque de reflexões teóricas abrangente e amadurecido, enfim, um saber 

consolidado ao qual podemos recorrer. Ademais, estas categorias têm-se revelado 

especialmente rentáveis na investigação sobre os povos indígenas no Brasil 

(Bernardi 1985, Charnela 1993, Flowers 1983, Gregor 1977, Kaplan 1977, Lopes 

da Silva 1982, Maybury-Lewis 1979, Novaes 1983, Ramos 1990, Seeger 1980, 

Seeger, da Mata & Viveiros de Castro 1979, Vidal 1977).   Por outro, porque as 

categorias ‘tempo’ e ‘espaço’ estão a ser utilizadas nos estudos de Antropologia 

da Infância (Elder, Modell & Parke 1993, Finch 1986, Iturra 1998, James and 

Prout 1990b, James, Jenks & Prout 1997, Kovarik 1994, La Fontain 1979, Polard 

& Filer 1996, Qvortrup 1995, Sibley 1995, Solberg 1990, Toren 1993), marcando 

sempre presença nas reuniões científicas da especialidade. Por outro, ainda, 

porque eu mesma observei serem  instrumentos de investigação com elevado 

potencial na observação e reflexão sobre questões centrais ao estudo da infância 

indígena (Nunes 1999, 2002b), incluindo-se as que concernem à educação 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

317 

escolar e não-escolar que nesta tese foram alvo de atenção, passíveis de 

proporcionar, ainda, um importante contraponto etnográfico aos estudos 

internacionais em curso. 

E se ainda não ficou claro ao leitor que são variadas e interessantes 

as possibilidades de contribuição dos estudos etnológicos sobre as crianças 

indígenas à Antropologia da Infância, darei mais um exemplo. Em Inglaterra, 

onde o ensino primário/básico começa aos 5 anos de idade, a grande parte das 

investigações têm-se localizado na ‘escola’, tendo-se esta revelado um campo 

etnográfico privilegiado para se observar o quanto as categorias de ‘tempo’ e 

‘espaço’ estruturam a infância. Segundo James, Jenks & Prout (1997), as escolas 

da maior parte das sociedades ocidentais, onde as crianças são obrigadas a passar 

a maior parte do seu dia, oferecem, ao longo dos anos, uma ordenada passagem 

temporal do estatuto de crianças ao de adultos, mas impõem, em simultâneo, 

muitas regras a como as crianças podem passar o seu tempo. No cerne deste 

processo social de manipulação e controle estaria o currículo escolar, pois é este 

que daria significado à escola como organização fornal, sendo “strategic in 

mapping out the whole in-school experience of the child through a combination 

of space, time, location, content, proximity, isolation, insulation, integration and 

hierarchy”209 (ib:41). 

Basta recordar a Segunda Parte desta tese para, de imediato, 

constactarmos que os marcadores de ‘espaço’ e ‘tempo’, que entre os Xavante 

indicam a passagem do estatuto de ‘criança’ ao de ‘adulto’, são completamente 

diferentes daqueles aos quais os investigadores ingleses se referem210. Por outro 

lado, não obstante sejam nitidamente identificáveis as maneiras próprias aos 

Xavante de viver a espacialidade e a temporalidade, também é verdade que a 

                                                 
209 “O currículo é estratégico para o mapeamento de toda a experiência da criança na escola 
através de uma combinação entre espaço, tempo, localização, conteúdos, proximidade, 
separação, isolamento, integração e hierarquia” (minha tradução). 
210 Ver no Capítulo 1, Parte II, sobre as categorias e classes de idade Xavante. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

318 

vivência destas dimensões está a passar por profundas alterações: em termos da 

divisão de trabalho entre os géneros; do assentamento e deslocação no território, 

bem como da captação de recursos; da comunicação com o mundo exterior às 

aldeias, quer com os demais povos indígenas quer com a sociedade envolvente; 

e, entre outros, da transmissão, recepção e (re)construção de conhecimento. Mas 

vimos, igualmente, que tal como as crianças não são meros receptáculos do que 

os adultos lhes querem ensinar, também os povos indígenas não estão passivos 

perante este avassalador processo de transformação sociocultural. O caso de 

Idzö’uhu e do seu projecto educacional é um belíssimo exemplo de uma atitute 

atenta, crítica e propositiva, no qual se estão a procurar rearranjos societários que 

permitam incluir as mudanças, sem que as referências tradicionais se percam. E 

tudo isto possível de observar usando as categorias de ‘tempo’ e ‘espaço’ como 

instrumentos privilegiados a conduzir a investigação empírica e analítica. 

Note-se, porém, que as crianças vivem este processo de maneira 

diferente dos seus ascendentes. Do ponto de vista quer da história quer do 

quotidiano, a experiência de ‘tempo’ e ‘espaço’ que acumulam é outra em 

relação à de todos os indivíduos da geração de seus pais e avós. O que, no 

presente etnográfico, são referências importantes para Batica e Adão Toptiro, que 

foram, respectivamente, ba’õno e adzarudu, watebremi e wapté, ainda antes do 

contacto com os não-indíos, terão um outro significado para os actuais 

professores da aldeia, que cresceram e estudaram na missão salesiana, e que são 

personagens centrais na articulação entre waihu’u e a educação escolar ofical, e 

terão outro significado, ainda, para as crianças que estão indo à escola. Sendo 

que, cada uma destas gerações tem e usa referências que são para si importantes, 

mas que podem nada significar para as demais. É assim em todos os povos do 

mundo, resguardadas as especificidades dos ritmos e das circunstâncias histórico-

sociais, quer da permanência quer da mudança. Lembro ao leitor, porém, de que 

ao contrário do que acontece nas sociedades ocidentais (europeias), a escola 

enquanto instituição pública obrigatória é um facto recente na vida dos Xavante e 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

319 

da maior parte dos povos indígenas no Brasil. O que torna este processo ainda 

mais interessante de acompanhar e observar. 

Correndo o risco de me repetir, volto às crianças. Se as crianças 

Xavante vivem e experimentam a temporalidade e a espacialidade de maneira 

diferente em relação às demais gerações, há que estar atentos às maneiras, 

também diferentes, de como elas podem expressar e revelar essa vivência e 

experiência, dentro da sua própria cultura. Isto sugere um desdobramento das 

categorias endémicas da infância, às quais me referi páginas atrás. Na verdade, 

essas categorias podem ser observadas no âmbito das muitas e diferentes 

‘infâncias’ que existem no mundo, e, também, no âmbito de uma mesma cultura, 

considerando-se as crianças como uma “subcultura semi-autónoma em relação às 

demais subculturas que coexistem em todas as sociedades”, na acepcão de 

Hirschfeld (2002:613). Assim, revela-se como imperiosa a necessidade de 

identificar estas categorias endémicas da infância, quer do ponto de vista 

intracultural, quer do intercultural, se quisermos que as actuais investigações 

antropológicas sobre a infância consigam contribuir, em definitivo, para a 

construção de referenciais metodológico e teórico próprios a esta disciplina. 

Inspirada pelos ensinamentos de Sawaya (1982) e Sawaya & 

Hortélio (1982), e de Pereira (1994), educadora com quem trabalhei por largos 

anos em projectos educacionais envolvendo crianças de várias idades e de várias 

realidades socio-culturais, tenho sugerido o ‘brincar’ como sendo uma das 

categorias endémicas da infância possíveis de explorar também 

antropologicamente (Nunes 1999 e 2002b). A observação e análise que o 

‘brincar’ enseja, aplica-se tanto a possibilidades intra como interculturais, o que 

de imediato confere a esta categoria um elevado potencial reflexivo. No âmbito 

da Antropologia, o ‘brincar’ tem sido raramente considerado e tem apenas 

recebido atenções dispersas (Fernandes 1946, Hardman 1973, Huizinga 1971, 

Mead 1975, Opie & Opie 1959 e 1969, Schwartzman 1979). Contudo, trabalhos 

mais recentes, como os de Ferreira (2002a), Goldman (1998), Iturra (1997, 1998, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

320 

2000 e 2001), Iturra & Reis (1989), e James, Jenks & Prout (1997), Liebel 

(2001), Lopes da Silva (2002) e Reis (1991), entre outros, e aos quais os meus se 

somam, indicam uma provável reversão deste quadro. 

Nos meus estudos continuarei a perseguir a ideia, portanto, de que o 

‘brincar’ e as ‘brincadeiras’ constituem cruciais chaves de acesso ao universo da 

infância, em todas as suas variantes socioculturais e em todos os momentos 

históricos, quaisquer que sejam os temas que se queiram explorar. E se me 

disserem que os adultos também brincam, eu direi… “sim, felizmente…” e 

perguntarei em seguida: “… mas será que brincam de ser eles mesmos?” 

Töibö! 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

321 

 

Glossário211 

abare’u – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
adabá – categoria de idade feminina que designa a menina na época do seu 
casamento, aquela que já fez adabatsa. 
adabtsa – literalmente, ‘comida da noiva’, nome da cerimónia de casamento. 
adzarudu – categoria de idade feminina que designa a menina entre os nove e 
doze anos, aproximadamente. 
ai’rere – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
aibö – categoria de idade masculina que designa o homem 
airepudo – categoria de idade masculina que designa o menino entre nove e doze 
anos, aproximadamente. 
aiuté – categoria de idade masculina e feminina que designa o/a bebé. 
amé – mãe. 
anorowa – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
a´raté – mãe de primeiro filho. 
atsoimbá – categoria de idade feminina que corresponde a adabá, mas que só é 
usado pelos membros do seu grupo doméstico de origem. 
babati – filho ou filha mais novo. 
baquité – palavra de provável origem Tupi, que significa cesto, que os Xavante 
usam correntemente quando falam com os não-índios, para se referirem à sua 
cesta tradicional, feita com palha de broto de buriti, pelas mulheres. Esta cesta é 
carregada nas costas, suspensa por uma alça que é apoiada na testa. Serve para 
transportar todo o tipo de coisas e alimentos, caça, pesca, objectos pessoais, 
utensílios domésticos e de produção, a máquina de video, e também os bebés ou 
as crianças ainda pequeninas, que assim são embalados com os movimentos que 
a mãe faz ao deslocar-se de um lado para o outro ou enquanto realiza tarefas. De 

                                                 

211 Neste glossário constam as palavras Xavante usadas nesta tese. A referência base é o 
glossário elaborado por Aracy Lopes da Silva (Lopes da Silva 1986:275-283), tendo 
acrescentado informações que me foram directamente fornecidas pelos Xavante, e o Dicionário 
experimental Português – Xavante elaborado na Missão Salesiana, no caso da tradução das 
palavras cesto / baquité e peteca / tobda´é. Também foram incluídos termos regionais brasileiros 
que carecem de explicação adicional, usando como referência o Novo Dicionário da Língua 
Portuguesa (Ferreira 1986).  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

322 

acordo com o Dicionário Português – Xavante elaborado pelos missionários 
salesianos e pelos Xavante que na época eram alunos na Missão, cesto traduz-se 
como tsi´õnõ ou tsi´õtõ. 
ba´õno – categoria de idade feminina que designa a menina até oito ou nove 
anos. 
ba´õtõre – sub-categoria de ba´õno que designa a menina entre dois e quatro 
anos, aproximadamente. 
buriti – do Tupi mburi’ti; palmeira (Mauritia flexuosa) de flores amarelo-
avermelhadas e bagas escamosas, de cuja medula se obtêm féculas, servindo as 
fibras das folhas para obras trancadas, esteiras e chapéus. 
cerrado – tipo de vegetação caracterizado por árvores baixas, retorcidas, de 
casca grossa, sob a qual crescem gramíneas. Podem ter uma distribuição 
espaçada, mas em algumas áreas formam uma mata mais fechada e compacta, 
ainda que de pequeno porte. Ocorre no Planalto Central Brasileiro, em algumas 
partes do Nordeste e um pouco no Sul do país. É comparada à savana tropical. 
danhohui´wa – termo pelo qual é designado qualquer um dos membros da classe 
de idade responsável pela iniciação dos meninos. 
da´ra´wa – pai. 
datsitsãnawã – irmã ou irmão. 
datsiwaté – primeira das fases de iniciação masculina, constituída por rituais de 
imersão. 
?�t?�pá – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
hö – casa dos solteiros (dos wapté). 
hö’a – chefe político. 
hotorã – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
i�́rada aibö – categoria de idade masculina que designa o avô (MF, FF, MFB, 
FFB, etc.). 
i�́rada pi´õ – categoria de idade feminina que designa a avó (MM, FM, MMZ, 
FMZ, etc.). 
i-amõ – o “meu outro”. 
ipredu – categoria de idade masculina que designa o homem maduro, velho(a). 
ipredupté – categoria de idade masculina que designa o jovem casado com filhos 
pequenos; maduro jovem. 
jatobá – do Tupi yata’wa; jatobá-do-campo é uma árvore da família das 
leguminosas (Hymenaea stigonocarpa) abundante nos cerrados, de flores 
vistosas, magnas e amarelas, e de fruto comestível, sendo muito saborosa a massa 
doce que envolve as sementes. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

323 

 
nodzö’u – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
ö’ waw?� – nome de um dos dois clãs existentes. 
oi´ó – luta ritual com bordunas entre meninos não iniciados, pertencentes a clãs 
diferentes . 
peteca – do Tupi pe´teka, gerúndio de pe´teg, que significa ‘bater’; é uma 
espécie de pequena bola achatada e leve, feita de couro ou de outro material, 
guarnecida de penas longas reunidas em molho, e que se lança ao ar com a palma 
da mão. A que os Xavante de Idzö´uhu usam é feita por eles mesmos, com folhas 
de milho. 
pi´õ – categoria de idade feminina que designa a mulher. 
poredza’ono – nome de um dos dois clãs existentes.  
ritéi´wa – categoria de idade masculina que designa o jovem iniciado, sem filhos. 
taquara – palavra que vem do tupi ta´kwar, e que significa bambu. 
tirowa – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
tobda´é – peteca 
töibö – acabou. 
tsada’ro – nome de uma das oito classes de idade, para ambos os géneros. 
tsi´õnõ  (ou tsi´õtõ) – cesto. 
tsoimbá – categoria de idade feminina que corresponde ao termo pelo qual é 
tratada a noiva pelos membros do seu grupo doméstico. 
tsörebdzu – colar de fios de algodão com pena de pássaro oferecido pelo pai 
cerimonial a ZC.  
urucum – do Tupi uru´ku, significa ‘vermelho’; fruto do urucuzeiro, arvoreta da 
família das bixáceas (Bixa orellana), habitante da mata e cultivada extensamente, 
de folhas grandes e moles, e cujos frutos são cápsulas vermelhas ou amarelas, 
cobertas de longas pontas secas e cheias de sementes pequenas. O arilo, que 
envolve as sementes, fornece matéria corante vermelha, usada pelos índios para 
pintar o corpo e que protege a pele da radiação ultravioleta. Também é usado na 
culinária, como corante e condimento. 
uti – sapo 
wai´á – um dos grandes rituais Xavante, em que se dá o contacto dos homens 
com os espíritos. 
waihu’u – aprender, conhecer, ensinar, saber.  
wapté – categoria de idade masculina que designa o jovem não-iniciado, morador 
na casa dos solteiros. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

324 

warã – pátio central da aldeia; local de encontro, onde se realizam as assembléias 
do concelho dos homens. 
waté´wa – rituais de imersão, primeira fase da iniciação masculina. 
watebremi – categoria de idade masculina que designa o menino pequeno, até 
oito anos aproximadamente. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

325 

 
Bibliografia 
 
ALVIM, Rosilene & VALADARES, Lícia (1988) “Infância e Sociedade no 
Brasil: Uma Análise da Literatura”, in Anpocs/BIB 26. 
ARIÈS, Philippe (1962) Centuries of Childhood: a social history of family life. 
New York: Knopf. 
ASSIS, Eneida C. (1981) Escola Indígena: uma ‘frente ideológica’?, Dissertação 
de Mestrado em Antropologia Social, Universidade de Brasília.  
AZEVEDO, Marta M. (1994) “Demografia dos Povos Indígenas do Alto Rio 
Negro”, in Revista Brasileira de Estudos de População, vol.11, n.2, jul/dez. 
BALDUS, Herbert (?) “Ligeiras Notas sobre os Índios Tapirapé”, in Revista do 
Arquivo Municipal, XVI. 
BALDUS, Herbert (1943) “Ensaio sobre a História da Etnologia Brasileira”, 
Boletim Bibliográfico, São Paulo, vol. 1, 59-69. 
BALDUS, Herbert (1954) Bibliografia Crítica da Etnologia Brasileira, São 
Paulo. 
BARTH, Frederik (1987) Cosmologies in the Making: a generative approach to 
cultural variation in inner New Guinea, Cambridge: Cambridge University Press. 
BATESON, Gregory (1936) Naven, a survey of the problems suggested by a 
composite picture of the culture of a New Guinea tribe drawn from three points 
of view, Cambridge: The University Press. 
BEALES, R. (1975) “In Search of the Historical Child: miniature adulthood and 
youth in colonial New England”, in American Quarterly, vol.27, 379-398. 
BERNARDI, B. (1985) Age Class Systems: Social Institutions and Polities 
Based on Age. Cambridge: Cambridge University Press. 
BOAS, Franz (1925) Contributions to the ethnology of the Kwakiutl, New York: 
Columbia University Press. 
BOGGIANI, Guido (1975) Os Caduveos, Col. Reconquista do Brasil, vol.22, 
São Paulo: EDUSP e Ed. Itatiaia. 
BUTLER, I. and SHAW, I. (1996) A case of Neglect? Children´s Experiences 
and the Sociology of Childhood, Aldershot: Avebury. 
CABRAL, Ana Suelly et alli (1987) Por uma Educação Indígena Diferenciada, 
Brasília: CNRC/FNPM. 
CAPACLA, Marta (1995) O Debate sobre a Educacao Indígena no Brasil (1975-
1995), Cadernos de Educacao Indígena, vol. I, MARI, MEC. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

326 

CAPUTO, Virginia (1995) “Anthropology´s silent ‘others’: a consideration of 
some conceptual and methodological issues for the study of youth and children´s 
cultures”, in Youth Culture, Amit-Talai & Wulff (org.), London and New York: 
Routledge.  
CARDOSO de OLIVEIRA, Roberto (1986) “O que é isso que chamamos de 
Antropologia Brasileira”, Anuário Antropológico 85, 227-246, Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro. 
CARDOSO de OLIVEIRA, Roberto (1998) O Trabalho do Antropólogo, 
Brasília: Paralelo 15; São Paulo: Editora Unesp. 
CARRARA, Eduardo (1997) Tsitewara: Um Vôo Sobre o Cerrado Xavante, 
Dissertação de Mestrado, PPGAS-FFLCH, Universidade de São Paulo. 
CARRARA, Eduardo (2002) “Um Pouco de Educação Ambiental Xavante”, in 
Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), Crianças Indígenas: ensaios 
antropológicos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: Editora Global, Mari 
e Fapesp.  
CEBRAP (1972) A Criança, o Adolescente e a Cidade, São Paulo: Cebrap. 
CHAMBOULEYRON, Rafael (2000) “Jesuítas e as Crianças no Brasil 
Quinhentista”, in Del Priore (org.), História das Crianças no Brasil, São Paulo: 
Contexto. 
CHARNELA, J. (1993) The Wanano Indians of the Brazilian Amazon: a sense of 
space, Austin: The University of texas Press.  
CIMI (1992) Com as Próprias Mãos: professores indígenas construindo a 
autonomia de suas escolas, Brasília: CIMI. 
CLASTRES, Pierre (1988) A Sociedade Contra o Estado, Rio de Janeiro: 
Francisco Alves Editora. 
CLIFFORD, James (1988) The Predicament of Culture: twentieth-century 
ethnography, literature, and art, Cambridge: Harvard University Press.  
COHN, Clarice (2000) A criança indígena: a concepção Xikrin de infância e 
aprendizado, Dissertação de Mestrado, Universidade de São Paulo.  
COHN, Clarice (2002) “A Criança, o Aprendizado e a Socialização na 
Antropologia”, in  Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), Crianças Indígenas: 
ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: Editora 
Global, Mari e Fapesp. 
CORRÊA, Mariza (1987) História da Antropologia no Brasil: 1930-1960, 
testemunhos, São Paulo: Vértice Editora e Editora da Universidade Estadual de 
Campinas. 
CORSARO, William (1997) The Sociology of Childhood, Thousand Oaks, CA: 
Pine Forge Press. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

327 

CORTESÃO, Jaime (1981) “A Carta de Pêro Vaz de Caminha”, in Carta a El-
Rei Dom Manuel, Rio de Janeiro: Ed. Record.  
CUNHA, Manuela Carneiro da (1986) Antropologia do Brasil: mito, história, 
etnicidade, São Paulo: Ed. Brasiliense e EDUSP. 
DENZIN, Norman (1977) Socialization of Childhood, S. Francisco: Jossey-Bass. 
DEL PRIORE, Mary (org.) (1991a) História da Criança no Brasil, Col. 
Caminhos da História, São Paulo: Contexto. 
DEL PRIORE, Mary (1991b) “O Papel Branco, a Infância e os Jesuítas na 
Colónia”, in Del Priore (org) História da Criança no Brasil, Col. Caminhos da 
História, São Paulo: Contexto. 
DEL PRIORE, Mary (org.) (2000) História das Crianças no Brasil, São Paulo: 
Contexto. 
DeMAUSE, L. (1976) (ed.) The History of Childhood, London: Souvenir. 
Dicionário Português–Xavante / Romnhitsi´ubumro, elaborado por Lachnitt, 
Heide, Giaccaria e os alunos de 7a. e 8a. séries de 1988, na Missao Sangradouro, 
edição experimental da Missão Salesiana de Mato Grosso, Campo Grande, MS,  
1989. 

DURKHEIM, Émile ([1912]1989) As Formas Elementares da Vida Religiosa, 
São Paulo: Edições Paulinas. 
DURKHEIM, Émile ([1922]1975) Educação e Sociologia, 10ª Edição, São 
Paulo: Edições Melhoramentos. 

DURKHEIM, Émile ([1950]1983) Lições de Sociologia. A moral, o direito e o 
Estado, São paulo: T.A. Queiroz e EDUSP. 
ELDER, G., MODELL, J. & PARKE, R. (1993) Children in Time and Space: 
developmental and historical insights, Cambridge: Cambridge University Press. 
EMIRI, Loretta & MONSERRAT, Ruth (org.) (1989) A Conquista da Escrita – 
Encontros de Educação Indígena, São Paulo: OPAN / Iluminuras. 
EVANS-PRITCHARD, E.E. ( [1941] 1978) Os Nuer, Col.  Estudos, São Paulo: 
Ed. Perspectiva. 
EVANS-PRITCHARD, E.E. (1956) Nuer Religion, Oxford: Clarendon Press. 
FERNANDES, Florestan (1946) As Trocinhas do Bom Retiro: contribuição ao 
estudo folclórico e sociológico da cultura e dos grupos infantis, Revista do 
Arquivo Nacional. 
FERNANDES, Florestan ( [1949] 1963) A Organização Social dos Tupinambá, 
São Paulo: Difel. 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

328 

FERNANDES, Florestan (1951) “Notas sobre a Educação na Sociedade 
Tupinambá”, Coletânea de Textos (mimeo). 
FERNANDES, Florestan (1952) “A Função Social da Guerra na Sociedade 
Tupinambá”, Revista do Museu Paulista, n.s., v.VI, São Paulo.  
FERREIRA, Mariana (1992) Da Origem dos Homens à Conquista da Escrita: 
um estudo sobre povos indígenas e educação escolar indígena, Dissertação de 
Mestrado, FFLCH, USP. 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda (1996) Novo Dicionário da Língua 
Portuguesa, 2a. edição, Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira.  
FERREIRA, Mariana (2002a) “Divina Abundância: fome, miséria e a Terra-
Sem-Mal de crianças Guarani”, in Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), 
Crianças Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, 
São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
FERREIRA, Mariana (2002b) (org.) Ideias Matemáticas – de povos 
culturalmente distintos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: Editora 
Global, Mari e Fapesp. 
FINCH, J. (1986) “Age”, in Burgess (ed.) Key Variables in Social Investigation, 
London: Routledge and Kegan Paul. 
FIRTH, Sir Raymond (1929) The New Zealand Maori, Londres: Geirge 
Routledge and Son. 
FLOWERS, Nancy (1983) “Seasonal Factors in Subsistence, Nutrition, and 
Child Growth in a Central Brazilian Indian Community”, in Adaptative 
Responses of Native Amazonians, Academic Press, Inc.  
FLOWERS, Nancy (1994) “Crise e Recuperação Demográfica: os Xavante de 
Pimentel Barbosa, Mato Grosso”, in Santos & Coimbra (org) Saúde e Povos 
Indígenas, Rio de Janeiro: Ed. FIOCRUZ. 
FONSECA, Claudia (1982) “Socialização de Crianças de um Grupo de Baixa 
Renda”, VI Reunião ANPOCS. 
FONSECA, Claudia (1987) “Vai e Vem de Crianças”, in Revista Mulherio, Ano 
7, N°.30. 
FORTES, Meyer ( [1958] 1971) “Introduction”, in Goody (ed.) The 
Developmental Cycle of Domestic Groups, Cambridge: Cambridge University 
Press. 
FRAZER, James (1982) O Ramo de Ouro, edição de Mary Douglas, Rio de 
Janeiro: Editora Guanabara Koogan. 
FREEMAN, Derek (1983) Margaret Mead and Samoa: the making and 
unmaking of an anthropological myth, Canberra: Australian National University 
Press. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

329 

GALVÃO, Eduardo (1957) “Estudos sobre a Aculturação dos Grupos Indígenas 
do Brasil”,  Revista de Antropologia, São Paulo, vol. 5, n. 1, 67-74. 
GALVÃO, Eduardo & WAGLEY, Charles ( [1949] 1961) Os Indios Tenetehára: 
uma cultura em transição, Rio de Janeiro. 
GARFIELD, Seth (2001) Indigenous struggle at the heart of Brazil: state policy, 
frontier expansion, and the Xavante indians, 1937-1988,  Durham: Duke 
University Press.  
GEERTZ, Clifford (1978) A Interpretação das Culturas, Zahar Editores, RJ. 
GELL, A. (1992) The Anthropology of Time, Oxford: Berg. 
GIANCCARIA, Bartolomeu e HEIDE, Adalbert (1984) A'uwe Uptabi. Xavante 
Povo Autêntico, 2a. edição, São Paulo. 
GIANNINI, Isabelle (1991) A Ave Resgatada: a impossibilidade da leveza do 
ser, Dissertação de Mestrado, FFLCH, Universidade de São Paulo. 
GIANNINI, Isabelle (1994) “Educação Indígena e o Manejo Socioeconômico 
dos Recursos Florestais: a experiência Xikrin”, in Em Aberto, ano 14, n. 63, 
jul./set., Brasília.  
GIDDENS, Anthony (1978) As Ideias de Durkheim, São Paulo: Cultrix. 
GOLDMAN, L.R. (1998) Child´s Play: Myth, Mimesis and Make-Believe, 
Oxford and New York: Berg. 
GOODMAN, Mary (1959) “Values, Attitudes and Social Concepts of Japanese 
and American Children”, in American Anthropologist, 59:979. 
GOODMAN, Mary (1970) The Culture of Childhood, Columbia, Teachers 
College Press. 
GOODY, Jack (ed.) ([1958] 1971) The Developmental Cycle of Domestic 
Groups, Cambridge: Cambridge University Press. 
GRAHAM, Laura (1983) Performance Dynamics and Social Dimensions in 
Xavante Narrative: Hoimana’u’ö, MA Dissertation, Un. of Texas, Austin, USA. 
GRAHAM, Laura (1986) “Three Modes of Shavante Vocal Expression: Wailing, 
Collective Singing, and Political Oratory”, in Native South American Discourse, 
Mouton de Gruyter, New York. 
GRAHAM, Laura (1990) The Always Living: discourse and the male life cycle of 
the Xavante Indians of Central Brazil, PhD thesis, The University of Texas at 
Austin, 2 vols.   
GRAHAM, Laura (1995) Performing Dreams: discourses of immortality among 
the Xavante of Central Brasil, University of Texas Press, Austin, USA. 
GREGOR, Thomas (1977) Mehinaku. The Drama of Daily Life in a Brazilian 
Indian Village, Chicago and London: The University of Chicago Press, 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

330 

GRINNELL, George (1923) The Cheyenne Indians, New Haven: Yale University 
Press.  
GUGELMIN, S.A. (1995) Nutrição e Alocação de Tempo dos Xavante de 
Pimentel Barbosa, Mato Grosso: um estudo em ecologia humana e mudanças, 
Dissertação de Mestrado, FIOCRUZ, Rio de Janeiro. 
HANAWALT, B. (1977) “Childrearing Among the Lower Classes of Late 
medieval England”, in Journal of Interdisciplinary History, vol.8,  n°1, 1-22. 
HARDMAN, Charlotte (1973) “Can there be an Anthropology of Children?”, in 
Journal of the Anthropological Society of Oxford, 4(2):85-99. 
HENRY, Jules (1941) Jungle People: a Kaingáng tribe of the highlands of 
Brazil, New York. 
HIRSCHFELD, Laurence (1988) “On Acquiring Social Categories: cognitive 
development and anthropological wisdom”, Man 23:611-638. 
HIRSCHFELD, Laurence (1989) “Rethinking the Acquisition of Kinship 
Terms”, International Journal of Behavioral Development, 12:541-568. 
HIRSCHFELD, Laurence (1993) “Discovering Social Difference: the role of 
appearance in the development of racial awareness”, Cognitive Psychology, 
25:317-350. 
HIRSCHFELD, Laurence (2002) “Why don´t anthropologists like children?”, 
American Anthropologist, 104(2):611-627. 
HORTÉLIO, Lydia & SAWAYA, Maria Amélia Pereira (1982) Uma 
Experiência em Educação, Núcleo Experimental de Actividades Socio-culturais, 
Prefeitura de Salvador, Bahia. 
HUIZINGA, J. (1971) Homo Ludens. O Jogo Como Elemento de Cultura, Edusp. 
HUNT, D. (1972) Parents and Children in History, New York: Harper-Row. 
IANELLI, R.V., COIMBRA, C. & SANTOS, R. (1996) “Perfil de Morbi-
Mortalidade entre os Índios Xavante de Mato Grosso”, XXXII Congresso da 
SBMT. 
ITURRA, Raul (1990a) A Construção Social do Insucesso Escolar. Memória e 
Aprendizagem em Vila Ruiva, Lisboa: Escher. 
ITURRA, Raul (1990b) Fugirás à escola para trabalhar a terra. Ensaios de 
Antropologia Social sobre o Insucesso Escolar, Lisboa: Escher. 
ITURRA, Raul (1991) O imaginário das crianças. A construção  social do saber 
e os silêncios da cultura oral, Lisboa: Escher. 
ITURRA, Raul (1994) “O Processo Educativo: ensino ou aprendizagem?”, in 

, No.1, 20-50, Lisboa. 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

331 

ITURRA, Raul (1996) O Saber das Crianças, Setúbal: ICE. 
ITURRA, Raul (1997) O Imaginário das Crianças. Os Silêncios da Cultura 
Oral, Lisboa: Fim de Século. 
ITURRA, Raul (1998) Como Era Quando Não Era o que Eu Sou. O Crescimento 
das Crianças, Porto: Profedições. 
ITURRA, Raul (2000) O Saber Sexual das Crianças. Desejo-te, porque te amo, 
Porto: Afrontamento. 
ITURRA, Raul (2001) O Caos da Criança: ensaios de antropologia da 
educação, Lisboa: Livros Horizonte. 
ITURRA, Raul (2002) “A epistemologia da infância: ensaio de antropologia da 
educação”, Revista Educação, Sociedade e Culturas, N.º 19, Maio, Porto: 
Afrontamento. 
ITURRA, Raul & REIS, Filipe (1989) A aprendizagem para além da escola. O 
jogo infantil numa aldeia portuguesa, Guarda: Edição da Associação de Jogos 
Tradicionais. 
JAHODA, G. & LEWIS, I.M. (ed.) (1988) Acquiring Culture: cross cultural 
sudies in child development, London and New York: Croom Helm. 
JAMES, Allison, JENKS, Chris & PROUT, Alan (1997) Theorizing Childhood, 
Cambridge: Polity Press. 
JAMES, Allison & PROUT, Alan (ed.) (1990a) Constructing and Reconstructing 
Chidhood: contemporary issues in the sociological study of childhood, 
Basingstoke: Falmer Press. 
JAMES, Allison & PROUT, Alan (1990b) “Re-Presenting Childhood: Time and 
Transition in the Study of Childhood” in James & Prout, Constructing and 
Reconstructing Chidhood: contemporary issues in the sociological study of 
childhood, Basingstoke: Falmer Press. 
JAMES, Allison & PROUT, Alan (1995) “Hierarchy, boundary and agency: 
toward a theoretical perspective on childhood”, in Sociological Studies of 
Children, vol. 7, 77-99. 
JENKS, Chris (1982) The Sociology of Childhood: essential readings, London: 
Batsford. 
JENKS, Chris (1996) Childhood, London & New York: Routledge. 
KAPLAN, Joanna. (1977) “Orientation for paper topics” e “Comments” ao 
Simpósio “Social Time and Social Space in Lowland Southamerican Societies”, 
in Actes du XLIIe Congrès International des Américanistes, vol.II, Paris. 
KIDD, Duddley (1906) Savage Childhood: a study of Kafir children, London: 
Macmillan & Co., Ltd. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

332 

KLEIN, Melanie (1975) 1991 Inveja e Gratidão e Outros Trabalhos, 1946-1963, 
Obras Completas, Volume III, Rio de Janeiro: Imago Editora. 
KOVARIK, J. (1994) “The Space and Time of Children at the Interface of 
Psychology and Sociology”, in Jens Qvortrup et al. (ed.), Childhood Matters: 
Social Theory, Practice and Politics, Aldershot: Avebury. 
KROLL, J. (1977) “The Concept of Children in the Middle Ages”, in Journal of 
the History of Behavioral Sciences, vol.13, n°4, 384-393. 
LA FONTAINE, J.S. (1979) Sex and Age as Principles of Social Differentiation, 
London: Academic Press. 
LASLETT, P. & WALL, R. (1972) Household and Family in Past Times, 
Cambridge: Cambridge University Press. 
LAVE, Jean (1988) Cognition in Practice. Cambridge/Londres: Cambridge 
University Press. 
LAVE, J. & WENGER, E. (1996) Situated Learning. Legitimate Participation, 
Cambridge: Cambridge University Press. 
LEITE, M. S. (1988) Avaliação do estado nutricional da população Xavante de 
São José, Terra Indígena Sangradourro – Volta Grande, MT, Dissertação de 
Mestrado, Fundação Oswaldo Cruz, Escola de Saúde Pública, Rio de Janeiro.   
LÊ THÀNH KHÓI (1994) “Intercultural Education”, inDubbeldaam et al. (org.) 
International Yearbook of Education, vol. XLIV, International Bureau of 
Education, Paris: Unesco. 
LÉVI-Strauss, Claude ( [1935] 1981) Tristes Trópicos, Col. Perspectivas do 
Homem, Lisboa: Edições 70. 
LÉVI-Strauss, Claude (1936) “Contribuition à l´étude de l´organisation sociale 
des indiens Bororo”, in Journal de la Société des Américanistes, n.s., v. XXVIII, 
Paris. 
LÉVI-Strauss, Claude (1948) “La vie Familiale et Sociale des Indiens 
Nambikuara”, in Journal de la Société des Américanistes, v. XXXVI, Paris. 
LÉVI-Strauss, Claude (1960) “On Manipulated Sociological Models”, in 
Bijdragen, 116. 

LIEBEL, Manfred (2001) “Arbeit und Spiel im Leben der Kinder. Nachdenken 
über eine unheilvolle Trennung und mögliche Beziehungen”, in Liebel, Kindheit 
und Arbeit: Wege zum besseren Verständnis arbeitender Kinder in verschiedenen 
Kulturen und Kontinenten, Frankfurt und London: IKO. 

LOPES, Marta (1988) A resistência do Índio ao Extermínio: o caso dos A´uw?�-
Xavante , 1967-1980, Dissertação de Mestrado em História, UNESP, Assis, São 
Paulo.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

333 

LOPES DA SILVA, Aracy (org.) (1981) A Questão da Educação Indígena, 
Comissao Pró-Índio de São Paulo, São Paulo: Brasiliense. 
LOPES DA SILVA, Aracy (1982) “A Expressão Mítica da Vivência Histórica: 
Tempo e Espaço na Construção da Identidade Xavante”, in Anuário 
Antropológico 82, São Paulo: Ed. Tempo Brasileiro. 
LOPES DA SILVA, Aracy (1983) “Xavante: Casa-Aldeia-Chão-Terra-Vida”, in 
Novaes (org.), Habitações Indígenas, São Paulo: EDUSP. 
LOPES DA SILVA, Aracy (1986) Nomes e Amigos: da prática Xavante a uma 
reflexão sobre os Jê, col. Antropologia, vol.6, São Paulo: FFLCH/USP. 
LOPES da SILVA, Aracy (org.) (1987a) A Questão Indígena na Sala de Aula, 
São Paulo: Ed. Brasiliense. 
LOPES da SILVA, Aracy (1987b) “O espaço da criança na comunidade 
indígena”, in Lopes da Silva (org.), A Questão Indígena na Sala de Aula, São 
Paulo: Ed. Brasiliense. 
LOPES DA SILVA, Aracy (1992) “Dois Séculos e Meio de História Xavante”, 
in Cunha (org.), História dos Índios no Brasil, São Paulo: USP, Cia das Letras, 
SMC e FAPESP. 
LOPES DA SILVA, Aracy (2002) “Pequenos ‘xamãs’: crianças indígenas, 
corporalidade e escolarização”, in Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), 
Crianças Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, 
São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
LOPES DA SILVA, Aracy & FERREIRA, Mariana (org.) (2001a) Antropologia, 
História e Educação: a questão indígena e a escola, Série Antropologia e 
Educação, São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
LOPES DA SILVA, Aracy & FERREIRA, Mariana (org.) (2001b) Práticas 
Pedagógicas na Escola Indígena, Série Antropologia e Educação, São Paulo: 
Editora Global, Mari e Fapesp. 
LOPES da SILVA, Aracy & GRUPIONI, Luis (org.) (1995) A Temática 
Indígena na Escola, Brasília: MEC, MARI, UNESCO. 
LOPES DA SILVA, Aracy, MACEDO, Ana Vera & NUNES, Angela (org.) 
(2002) Crianças Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e 
Educação, São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
LOPES DA SILVA, Aracy & NUNES, Angela (2002) “Contribuições da 
Etnologia Indígena Brasileira à Antropologia da Criança”, in Lopes da Silva, 
Macedo & Nunes (org.), Crianças Indígenas: ensaios antropológicos, Série 
Antropologia e Educação, São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
LOPES DA SILVA, Aracy & YOUNG, Carolina (1983) Histórias de Verdade, 
Brasília: Instituto Nacional do Livro e Fundação Nacional Pró-Memória. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

334 

MALINOWSKI, Bronislaw (1922) Argonauts of the Western Pacific, New York: 
E.P. Dutton & Co. Inc. 
MALINOWSKI, Bronislaw (1926) Crime and Custom in Savage Society, 
London: Kegan Paul. 
MARTINS, José de Souza (org.) (1993) O Massacre dos Inocentes: a criança 
sem infância no Brasil, 2a. edição, São Paulo: Ed. Hucitec. 
MAUSS, Marcel ([1934]1974) “Ensaio sobre as Variações Sazoneiras das 
Sociedades Esquimós”, in Sociologia e Antropologia, São Paulo: EPU/EDUSP. 

MAUSS, Marcel ([1936]1974) “As Técnicas Corporais”, in Sociologia e 
Antropologia, São Paulo: EPU/EDUSP. 
MAYBURY-LEWIS, David (1960) “The Analysis of Dual Organizations: a 
methodological critique”, in Bijdragen, 116. 
MAYBURY-LEWIS, David (1979) Dialectical Societies. The Gê and Bororo of 
Central Brazil, Cambridge, MA. 
MAYBURY-LEWIS, D. (1984) A Sociedade Xavante, RJ: Francisco Alves. 
MAYBURY-LEWIS, D. (1990) O Selvagem e o Inocente, Campinas: Ed. da 
Unicamp. 
MEAD, Margaret (1928) Coming of Age in Samoa: A Psychological Study of 
Primitive Youth for Western Civilization, New York: William Morrow & Sons. 
MEAD, Margaret (1931a) Growing Up in New Guinea: a comparative study of 
primitive education, New York: William Morrow & Sons. 
MEAD, Margaret (1931b) “The primitive Child”, in Handbook of Child 
Psychology, Carl Murchison (ed.), Worcester, Mass.: Clark University Press. 
MEAD, Margaret (1935) Sex and Temperament in Three Primitive Societies, 
New York: William Morrow & Sons. 
MEAD, Margaret (1947) “The Concept of Culture and the Psychosomatic 
Approach”, Psychiatry, X, N°1, 57-76. 
MEAD, Margaret (1949) Male and female: a study of the sexes in a changing 
world, New York: William Morrow & Sons. 
MEAD, Margaret (1954a) “Research on Primitive Children”, in Leonard 
Carmichael (ed.), Manual of Child Psychology, 2d edition, New York: John 
Wiley and Sons. 
MEAD, Margaret (1954b) “Some Theoretical Considerations on the Problem of 
Mother-Child Separation”, American Journal of Orthopsychiatry, XXIV, N°3, 
471-83. 
MEAD, Margaret (1955) “Theoretical Setting – 1954”, in Mead & Wolfenstein, 
Childhood in Contemporary Cultures, Chicago: The University of Chicago Press. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

335 

MEAD, Margaret (1975) “Children’s Play Style: potentialities and limitations of 
its use as a cultural indicator”, in Anthropological Quarterly, vol.48, July, n-3. 
MEAD, Margaret & BATESON, Gregory (1942) Balinese Character: a 
photographic analysis, New York: Academie of Sciences. 
MEAD, Margaret & MACGREGOR, Frances C. (1951) Growth and Culture: a 
photographic study of balinese childhood, New York: Putnam. 
MEAD, Margaret & WOLFENSTEIN, Martha (1955) Childhood in 
Contemporary Cultures, Chicago: The University of Chicago Press. 
MELATTI, Júlio e MELATTI, Delvair (1979) “A Criança Marubo: educação e 
cuidados”, in Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos,  vol.62, n.143, jan/abr, 
Brasília. 
MELATTI, Júlio (1984) “A Antropologia no Brasil: um roteiro”, in BIB n.17, 3-
52, Rio de Janeiro. 
MELATTI, Júlio (1987) Índios do Brasil, SP e Brasília: Ed. Hucitec, Ed. UnB. 
MELIÀ, Bartolomeu (1979) Educação Indígena e Alfabetização, São Paulo: 
Edições Loyola. 
MENEZES, Cláudia (1982) “Os Xavante e o movimento de fronteira no Leste 
matogrossense”, Revista de Antropologia, 25:63-87, USP, São Paulo. 
MENEZES, Cláudia (1985) Missionários e Índios em Mato Grosso (Os Xavante 
de São Marcos), Tese de Doutorado, Depto. de Ciência Política, FFLCH/USP. 
MILLER, Alice (1979) The Drama of Being a Child and the Search of the True 
Self, London: Virago Press. 
MISSE, Michel et alli (1973) Delinquência Juvenil na Guanabara, Rio de 
Janeiro, Tribunal de Justiça do Estado da Guanabara, Juizado de Menores.  
MONTE, Nietta (1996) Escolas da Floresta: entre o passado oral e o presente 
letrado, Rio de Janeiro: Multiletra. 
MÜLLER, Regina (1976) A Pintura do Corpo e os Ornamentos Xavante: arte 
visual e comunicação social, Dissertação de Mestrado, Campinas, Unicamp. 
MÜLLER, Regina (1992) “Mensagens Visuais na Ornamentação Xavante”, in 
Vidal (org.), Grafismo Indígena, São Paulo: Studio Nobel, Fapesp e Edusp. 
MÜLLER, Regina (2002) “As Crianças no Processo de Recuperação 
Demográfica dos Asurini do Xingu”, in Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), 
Crianças Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, 
São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp.  
NASCENTES, Antenor (1932) Dicionário Etimológico da Língua Portuguesa, 
Rio de Janeiro.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

336 

NASCIMENTO, Marco Tromboni de Souza (1994)  O Tronco da Jurema: ritual 
e etnicidade entre os povos indígenas do nordeste - o caso Kiriri. Dissertação de  
Mestrado, Mestrado em Sociologia da UFBA. 
NEWBURY, R.J. (1938) “Some Games and Pasttimes of Southern Nigeria”, in 
The Nigeria Field, vol.2, not complete. 
NIMUENDAJÚ, Curt ( [1939] 1983) Os Apinayé, Belém-Pará: CNPq e Museu 
Paraense Emilio Goeldi. 
NIMUENDAJÚ, Curt (1942) The Sherente, Los Angeles: Frederick Webb Hodge 
Anniversary Publication Found. 
NIMUENDAJÚ, Curt (1946) The Eastern Timbira, Berkeley e Los Angeles: 
University of California Press. 
NOVAES, Sylvia Caiuby (org.) (1983) Habitações Indígenas, São Paulo: 
Livraria Nobel, Edusp.  
NOVAES, Sylvia Caiuby (1986) Mulheres, Homens e Heróis: dinâmica e 
permanência através do cotidiano da vida Bororo, Col. Antropologia 8, São 
Paulo: FFLCH/USP. 
NUNES, Angela (1999) A Sociedade das Crianças A´uwe-Xavante: por uma 
antropologia da criança, Colecção Temas de Investigação 8, Ministério da 
Educação, Lisboa: Instituto de Inovação Educacional. 
NUNES, Angela (2002a) “A Antropologia da Criança: questão emergente em 
todos os sentidos”, in Patrício, M. (org) Globalização e Diversidade: a escola 
cultural, uma resposta, Actas do V Congresso da AEPEC, 1998, Colecção 
Mundo de Saberes 30, Porto: Porto Editora. 
NUNES, Angela (2002b) “No Tempo e no Espaço: brincadeiras das crianças 
A’uwe-Xavante”, in Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), Crianças 
Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: 
Editora Global, Mari e Fapesp. 
NUNES, Angela (2002c) “O Lugar das Crianças nos Textos sobre Sociedades 
Indígenas Brasileiras”, in Lopes da Silva, Macedo e Nunes (org.), Crianças 
Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: 
Editora Global, Mari e Fapesp. 
OLIVEIRA Jr. , Gerson Augusto (1998) Torém: brincadeira dos índios velhos. São 
Paulo: AnnaBlume; Ceará: Secretaria da Cultura e Desporto do Estado.     
OLIVEN, Ruben George (1990) “A Antropologia e a Diversidade Cultural 
Brasileira”, in Revista de Antropologia, (33), 119-139, São Paulo: FFLCH/USP. 
OPIE, I. & OPIE, P. (1959) The Lore and Language of School Children, Oxford: 
Oxford University Press. 
 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

337 

OPIE, I. & OPIE, P. (1969) Children´s Games in Street and Playground, Oxford: 
Oxford University Press. 
ORANS, Martin (1996) Not Even Wrong: Margaret Mead, Derek Freeman, and 
the Samoans, Chandler & Sharp Publications, Incorporated.  
PARSONS, Talcott (1951) The Social System, London: Routledge & Kegan Paul. 
PEIRANO, Mariza (1991) “The Anthropology of Anthropology: the brazilian 
case”, Série Antropologia, n. 110, Brasília: Editora da UnB. 
PEIRANO, Mariza (1999) “A Alteridade em Contexto: a antropologia como 
ciência social no Brasil”, Série Antropologia, n.255, Brasília: Editora da UnB. 
PELISSIER, C. (1991) "The anthropology of teaching and learning", Annual 
Review of Anthropology 20: 75-95. 
PENNA, Túlio (1984) “Por que uma demografia indígena brasileira?”, Anais do 
IV Encontro Nacional de  Estudos Populacionais, ABEP, vol.3. 
PEREIRA, Levi (2002) “No Mundo dos Parentes: a socialização das crianças 
adotadas entre os Kaiowá”, in Lopes da Silva, Macedo & Nunes (org.), Crianças 
Indígenas: ensaios antropológicos, Série Antropologia e Educação, São Paulo: 
Editora Global, Mari e Fapesp.  
PEREIRA, Maria Amélia (1994) Educação da Sensibilidade, Textos 
Universitários, Brasília: Editora da UnB.  
PINTO, Manuel & SARMENTO, Manuel (coord.) (1997) As Crianças: 
contextos e identidades, Colecção Infans, Centro de Estudos da Criança, Braga: 
Universidade do Minho. 
PINTO, Manuel & SARMENTO, Manuel (coord.) (1999) Saberes Sobre as 
Crianças: para uma bibliografia sobre a infância e as crianças em Portugal 
(1974-1998), Colecção Infans, Centro de Estudos da Criança, Braga: 
Universidade do Minho.   
POLLARD, A. & FILER, A. (1996) The Social World of Children´s Learning, 
London: Cassel. 
POLLOCK, L. (1983) Forgotten Children, Cambridge: Cambridge University 
Press. 
QVORTRUP, Jens (1990) “A Voice for Children in Statistical and Social 
Accounting: a Plea for Children´s Right to be Heard”, in James & Prout (ed.), 
Constructing and Reconstructing Childhood: contemporary issues in the 
sociological study of childhood, Basingstoke: Falmer Press. 
QVORTRUP, Jens (1995a) "Childhood in Europe: a new field of social 
research", in Chisholm, Büchner, Krüger & du Bois-Reymond (ed.), Growing Up 
in Europe: contemporary horizons in childhood and youth studies, Berlin and 
New York: Walter de Gruyter. 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

338 

QVORTRUP, Jens (1995b) “Childhood and Modern Society: a Paradoxical 
Relationship”, in Brannen & O´Brien (ed.), Childhood and Parenthood: 
Proccedings of ISA Committee for Family Research Conference on Children and 
Families, 1994, London: Institute of Education. 
RAMOS, Alcida (1990) Memórias Sanumá: espaço e tempo em uma aldeia 
Ianomami, Brasília: Ed. UnB. 
RAVAGNANI, Oswaldo Martins (1991)  A experiência Xavante com o mundo 
dos brancos,  Araraquara: Unesp. 
Referencial Curricular Nacional para a Escola Indígena (1998) Brasília: 
Ministério da Educação e do Desporto. 
REIS, Filipe (1991) Educação, Ensino e Crescimento. O jogo infantil e a 
aprendizagem do cálculo económico em Vila Ruiva, Lisboa: Escher. 
RIBEIRO, Darcy (1979) Por uma Antropologia melhor e mais nossa”, Encontros 
com a Civilização Brasileira, vol. 15, Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 
RIBEIRO, Darcy ( [1950] 1980) Kadiwéu: ensaios etnológicos sobre o saber, o 
azar e a beleza, Petrópolis: Vozes. 
RICARDO, Carlos Alberto (org.) (1996) Povos Indígenas no Brasil 1991-1995, 
São Paulo: Instituto Socioambiental. 
RICARDO, Carlos Alberto (org.) (2000) Povos Indígenas no Brasil 1996-2000, 
São Paulo: Instituto Socioambiental. 
RICHARDS, M.P.M. (1974) The Integration of a Child into a Social World, 
Cambridge: Cambridge University Press. 
RICHARDS, M.P.M. & LIGHT, P. (ed.) (1986) Children of Social Worlds, 
Cambridge: Polity Press. 
RITCHIE, O.W. & KOLGAR, M.R. (1964) The Sociology of Childhood, New 
York: Appleton Century Crofts. 
RIZZINI, Irene (1997a) O Século Perdido: raízes históricas das políticas 
públicas para a infância no Brasil, Rio de Janeiro: USU Ed. Universitária. 
RIZZINI, Irene (org) (1997b) Olhares Sobre a Criança no Brasil – Séculos XIX e 
XX, Série Banco de Dados 5, Rio de Janeiro: USU Ed. Universitária. 
RIZZINI, Irene (org) (2002) Pesquisa em Acção: crianças, adolescentes, 
famílias e comunidades, Rio de Janeiro: USU Ed. Universitária. 
RIZZINI, Irma (2000a) Crianças Desvalidas, Indígenas e Negras no Brasil: 
cenas da Colônia, do Império e da república, Rio de Janeiro: USU Ed. 
Universitária.   
RIZZINI, Irma (2000b) “Domesticados mas não civilizados: crianças indígenas e 
instituições educacionais na província do Amazonas (1850-1889)”, in Rizzini 



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

339 

(org.), Crianças Desvalidas, Indígenas e Negras no Brasil: cenas da Colônia, do 
Império e da república, Rio de Janeiro: USU Ed. Universitária.   
ROBERTSON, P. (1976) “Home as a nest: middle class childhood in nineteenth 
century Europe”, in DeMause (ed.), The History of Childhood, London: 
Souvenir. 
ROUSSEAU, Jean-Jacques ( [1762] versão electrónica) Emile, or On Education, 
http://projects.ilt.columbia.edu/pedagogies/rousseau/em_eng_preface2.html 
RURI’Õ, Lucas & BIASE, Helena S. de (2000) Daró Idzö’uhu Watsu’u / A 
História da Aldeia Abelhinha,São Paulo: Master Book. 
SAHLINS, Marshall (1997a) “ ‘O pessimismo sentimental’ e a experiência 
etnográfica: porque a cultura não é um ‘objeto’ em via de extinção (Parte I)”, 
Mana, vol.3, n.1, abril, 41-73. 
SAHLINS, Marshall (1997b) “ ‘O pessimismo sentimental’ e a experiência 
etnográfica: por que a cultura não é um ‘objeto’ em via de extinção (Parte II)”, 
Mana, vol.3, n.2, outubro, 103-150. 
SANTOS, Silvio Coelho dos (1975) Educação e Sociedades Tribais, Porto 
Alegre: Editora Movimento. 
SAWAYA, Maria Amélia Pereia (1982) O Professor: uma pessoa guardada e 
aguardada, São Paulo: Editora Ática. 
SCHADEN, Egon (1945) “Educação e Magia nas Cerimónias de Iniciação”, in 
Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, Brasília, n. 8, vol. III. 
SCHADEN, Egon (1953) “O Estudo do Índio Brasileiro – ontem e hoje”, Revista 
de História, São Paulo, vol. 5, 385-401. 
SCHADEN, Egon (1976) Leituras de Etnologia Brasileira, São Paulo: 
Companhia Editora nacional. 
SCHWARTZMAN, Helen (1978) Transformations: the Anthropology of 
Children´s Play, New York and London: Plenum Press.  
SEEGER, Anthony, da MATTA, Roberto & VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo 
(1979) “A Construção da Pessoa nas Sociedades Indígenas Brasileiras”, in 
Boletim do Museu Nacional, Antropologia, n.32. 
SEEGER, Anthony (1980) Os Índios e Nós: estudos sobre sociedades tribais 
brasileiras, Rio de Janeiro: Editora Campus,. 
SEKY, Lucy (org.) (1993) Linguística Indígena e Educação na América Latina, 
Campinas: Editora da Unicamp.  
SIBLEY, D. (1995) “Families and Domestic Routines: Constructing the 
Boundaries of Childhood”, in Pile & Trift (ed.), Mapping the Subject: 
Geographies of Cultural Transformation, London: Routledge.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

340 

SILVA, George Agostinho da ( [1939] 2000) Textos Pedagógicos, volume I, 
Obras de Agostinho da Silva, Lisboa: Âncora Editora.  
SILVA, Márcio F. (1994) “A demografia e os povos indígenas no Brasil”, in 
Revista Brasileira de População, Abep, vol.11, n. 2, jul/dez. 
SOLBERG, Anne (1990) “Negotiating Childhood: Changing Constructions of 
Age for Norwegian Children”. In James & Prout (ed.) Constructing and 
Reconstructing Chidhood: contemporary issues in the sociological study of 
childhood, Basingstoke: Falmer Press. 
SOUZA, Luciene Guimarães de ( 1999) Perfil demográfico dos Xavantes de 
Sangradouro Volta Grande, Mato Grosso, 1993-1997.  Dissertação de Mestrado,  
ENSP, Rio de Janeiro. 
SPENCER, H. (1882) Synthetic Philosophy, Vol. VI, New York: Appleton & Co.  
STANNARD, D. (1974) “Death and the Puritan Child”, in American Quarterly, 
n°26, 456-476. 
STENNING, Derrick ([1958]1971) “Household Viability Among the Pastoral 
Fulani”, in Goody (ed.), The Developmental Cycle of Domestic Groups, 
Cambridge: Cambridge University Press. 
STRAUSS, C. (1984) “Beyond ‘formal’ versus ‘informal’ education: uses of 
psychological theory in anthropological research”, in Ethos, 12(3):195-222.  
TASSINARI, Antonella (2001) “Da civilização à tradição: os projectos de escola 
entre os índios do Uaçá”, in Lopes da Silva & Ferreira (org.) (2001a) 
Antropologia, História e Educação: a questão indígena e a escola, Série 
Antropologia e Educação, São Paulo: Editora Global, Mari e Fapesp. 
TONKIN, E. (1982) “Rethinking Socialization”, in Journal of the 
Anthropological Society of Oxford, 13,3,pp.243-56. 
TOREN, Christina (1988a) “Children´s Perceptions of Gender and Hierarchy in 
Fidji”, in Jahoda & Lewis (ed.) Acquiring Culture: cross cultural sudies in child 
development, London and New York: Croom Helm. 
TOREN, Christina (1988b) “Annotated Bibliography: recent studies of 
Ethnography of Childhood”, in Jahoda & Lewis (ed.) Acquiring Culture: cross 
cultural sudies in child development, London and New York: Croom Helm. 
TOREN, Christina (1990) Making Sense of Hierarchy: cognition as social 
process in Fidji, LSE Monogr. Social Anthropology 61, London: Athlone Press. 
TOREN, Christina (1993) “Making History: the Significance of Childhood 
Cognition for a Comparative Anthropology of Mind”, in Man (N.S.) 28. 
TSUPAL, Nancy (1978) Educação Indígena Bilíngue, particularmente entre os 
karajá e Xavante: alguns aspectos pedagógicos, considerações e sugestões, 
Dissertação de Mestrado, Faculdade de Educação, Universidade de Brasília.  



 
_________________________________________________________________________________________________________________________ 
“Brincando de Ser Criança”: contribuições da etnologia indígena brasileira à antropologia da infância - Tese de Doutoramento/2003 – Angela Nunes 

 

341 

TYLOR (1871) Primitive Culture: researches into development of mythology, 
philosophy, religion, language, art and custom, Londres: J. Murray. 
URBAN, Greg (1992) “A História da Cultura Brasileira segundo as Línguas 
Nativas”, in Cunha (org.), História dos Índios no Brasil. São Paulo: 
FAPESP/SMC/Cia das Letras.     
URWIN, C. (1985) “Constructing Motherwood: the persuation of normal 
development”, in Steedam et al (ed.), Language, Gender and Childhood, 
London: Routledge and Kegan Paul. 
VALE DE ALMEIDA, Miguel (1995) Senhores de Si: uma interpretação 
antropológica da masculinidade, Lisboa: Fim de Século.  
VIDAL, Lux (1977) Morte e Vida de Uma Sociedade Indígena Brasileira, São 
Paulo: Hucitec, EDUSP.  
VIDAL, Lux (1992) “A Pintura Corporal e a Arte Gráfica Entre os Kayapó-
Xikrin do Cateté, in Vidal (org.) Grafismo Indígena, São Paulo: Studio Nobel, 
Fapesp e Edusp. 
VIEIRA, Ricardo (1998) Entre a Escola e o Lar, Lisboa: Fim de Século. 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo (1986) Araweté: os deuses canibais, Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor e Anpocs. 
WAGLEY, Charles (1988) Lágrimas de Boas-Vindas, Col. Reconquista do 
Brasil, 2a. série, vol.137, São Paulo: EDUSP e Ed. Itatiaia. 
WALKERDINE, V. (1984) ”Development Psychology and the Child-centered 
Pedagogy: the insertion of Piaget into early Education”, in Henriques et al (ed.) 
Changing the Subject: Psychology, Social Regulation and Subjectivity, London: 
Methuen. 
WEISNER, T. & GALLIMORE, R. (1977) “My Brother´s Keeper: child and 
sibling caretaking”, in Current Anthropology, vol. 18, N°.2, June. 
WILSON, A. (1980) “The Infancy of the History of Childhood: an appraisal of 
Philllie Ariès”, in History and Theory, vol.19, 132-154. 
WULFF, H. (1995) “Introducing youth culture in its own right: the state of art 
and new possibilities”, in Amit-Talai & Wulff (org.), Youth Culture, London and 
New York: Routledge. 
 

 


