


 

 

 

 
(Desenho 1 a. Desenho de criança: carta para as fadas – tamanho menor) 

 

 



 

 

2

 

 

 

 

 
                                     (Desenho 1 b – Desenho de criança: tamanho  menor)  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

3

 

 

 

 

 

 

 
       (Foto 1 – Crianças desenhando cartas para as fadas) 

 

 

 

 

 

 



 

 

4

Universidade de São Paulo 

Escola de Comunicações e Artes 

 

 

 

 

 

 

Maria Cristina Meirelles Toledo Cruz 

 

 

 

 

PARA UMA EDUCAÇÃO DA SENSIBILIDADE: 

a experiência da Casa Redonda Centro de Estudos 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

São Paulo 

 2005 



 

 

5

Maria Cristina Meirelles Toledo Cruz 

 

 

 

 

 

PARA UMA EDUCAÇÃO DA SENSIBILIDADE: 

a experiência da Casa Redonda Centro de Estudos 

 

 

Dissertação apresentada à Escola 
de Comunicações e Artes da 
Universidade de São Paulo, para a 
obtenção do título de Mestre em 
Artes 

Área de Concentração: Artes 
Plásticas 

Orientadora: Profª. Drª. Regina 
Stela Barcelos Machado. 

 
 
 

 

 

 

São Paulo 

2005 



 

 

6

FICHA CATALOGRÁFICA 

 

AUTORIZO A REPRODUÇÃO E DIVULGAÇÃO TOTAL OU PARCIAL DESTE 

TRABALHO, POR QUALQUER MEIO CONVENCIONAL OU ELETRÔNICO PARA 

FINS DE ESTUDO E PESQUISA, DESDE QUE CITADA A FONTE. 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na publicação 

Serviço de Biblioteca e Documentação 

          Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo 
 
 
 

                                                             Cruz, Maria Cristina Meirelles Toledo 
                                          C957p              Para uma educação da sensibilidade : a experiência 
                                                             da Casa Redonda Centro de Estudos / Maria Cristina 
                                                             Meirelles Toledo Cruz. - - São Paulo : M. C. M. T. Cruz, 
                                                             2005. 
                                                                   --- p. 
  
                                                                  Dissertação (Mestrado) - Escola de Comunicações e 
                                                             Artes/USP, 2005. 
                                                           Orientador: Machado, Regina Stela Barcelos. 
                                                                  Bibliografia 
 

       1. Arte-educação 2. Educação infantil 3. Casa Redonda 
                                                             Centro de Estudos, SP I. Machado, Regina Stela Barcelos 
                                                             II. Título. 
 

                                                                       CDD 21.ed. – 700.7 

 
 

 
 

 

 



 

 

7

Maria Cristina Meirelles Toledo Cruz 

 

PARA UMA EDUCAÇÃO DA SENSIBILIDADE: 

a experiência da Casa Redonda Centro de Estudos 

Dissertação apresentada à Escola 
de Comunicações e Artes da 
Universidade de São Paulo, para a 
obtenção do título de Mestre em 
Artes 

Área de Concentração: Artes 
Plásticas 

Aprovada em: _________________________________________________ 

Banca Examinadora: 

Prof. Dr._______________________________________________________ 

Instituição:_____________________________________________________ 

Assinatura:____________________________________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________ 

Instituição:_____________________________________________________ 

Assinatura:____________________________________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________ 

Instituição:_____________________________________________________ 

Assinatura:____________________________________________________ 

 

São Paulo 

 2005 



 

 

8

 

Cruz, Maria Cristina Meirelles Toledo. Para uma Educação da Sensibilidade: a 

experiência da Casa Redonda Centro de Estudos. Dissertação de Mestrado, ECA / 

USP, São Paulo, 2005. 

 

 

RESUMO 

 

O objeto de estudo desta dissertação é a prática educativa da Casa Redonda 
Centro de Estudos, um projeto de educação infantil que teve início no começo dos 

anos 1980, numa chácara em Carapicuíba /SP, e que continua existindo até hoje. 

A proposta, idealizada pela pedagoga Maria Amélia Pereira, focaliza o 

desenvolvimento da sensibilidade da criança e sua forma de se expressar através da 

linguagem do brincar. Os pilares do trabalho da Casa Redonda são: a Cultura da 
Infância, como um modo próprio de ser no mundo, onde a multiplicidade e riqueza 

do universo das brincadeiras ancoram o processo de desenvolvimento, e a Cultura 
Brasileira, através de seus mitos, lendas, cantos, música, dança, como uma forma 

de enraizamento da criança no seu lugar de origem, levando em conta o corpo, 

como veículo sensível e integrador. 

Esta dissertação estuda a experiência da Casa Redonda Centro de 
Estudos, apresentando seu contexto pedagógico, suas referências teóricas e a 

importância da natureza e do espaço físico no processo de educação. Inclui o relato 

do trabalho desenvolvido pela equipe da Casa Redonda; depoimentos de ex-alunos 

que vivenciaram esta experiência; cursos de formação de educadores nesta 

abordagem e o efeito multiplicador em outros projetos sociais.   

 

 
 
 
 
 
 



 

 

9

 

Cruz, Maria Cristina Meirelles Toledo. For an Education in Sensitivity: the 

experience of Casa Redonda Centro de Estudos. Masters Thesis – Post-Graduate 

Program in Arts, ECA / USP, São Paulo, 2005. 

 
 
ABSTRACT 
 

The research subject for this thesis is the educational practices of Casa 
Redonda Centro de Estudos, a child education project that began in the early 

1980s, in a cottage in Carapicuíba /SP, where it remains to the present day. 

The approach, created by teacher Maria Amélia Pereira, focuses on 

development of the sensibility of the child and on their form of expression through the 

language of play. The foundations of this work are the Culture of Childhood, as a 

particular way of seeing the world, where the multiplicity and richness of the universe 

of games anchor the process of development, and Brazilian Culture, through its 

myths, legends, songs, music and dance, as a form of rooting the child in their place 

of origin, taking into account the body, as a sensitive and integrating vehicle. 

This thesis examines the experience of the Casa Redonda Centro de 
Estudos, presenting the pedagogical context of the period, its theoretical references, 

and the importance of the natural and physical space in the process of education. It 

includes a description of the work carried out by the Casa Redonda staff, statements 

by former students who went through this experience, a description of training 

courses for educators in this approach, and the multiplier effect of this work on other 

social projects.   

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 



 

 

10

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedicatória 
 

 
À criança nova,  

à criança mágica, 
à criança eterna  

que habita dentro  
do coração de cada um de nós... 



 

 

11

AGRADECIMENTOS 
 

À minha orientadora, Profª. Drª. Regina Machado, que abriu esta porta do 

conhecimento, acolheu meu processo, fez com que eu reaprendesse a escrever e 

me apoiou para que eu fosse autora da minha própria história. 

À Maria Amélia, conhecida por Peo, minha mestra, que mudou a minha visão 

de mundo e de criança, como mãe e educadora, minha eterna gratidão. 

À equipe da Casa Redonda: Cristiane, Lucilene, Ana, Rose, dona Eunice, 

Adriana, Zezinho, Gilmar, Milton, Paulo, Adriano e a outros tantos amigos e 

parceiros, que fazem com que o trabalho da Casa Redonda aconteça na sua 

inteireza e que partilharam e contribuíram com outros olhares para esta dissertação. 

Também à Angela, moçambicana que redescobriu o Brasil e suas crianças. 

Ao meu amado Marião, pelas sintonias e sincronicidades, como parceiro de 

corpo e alma também como meu mecenas. 

Aos meus filhos, Matias e Rodrigo, que compreenderam o tempo de mãe, 

estudante, professora, e que tanto me ensinam a cada dia. 

À comadre Sonia, parceira neste desafio de conciliar os vários papéis e pela 

troca de figurinhas. 

Às amigas Lisanne, Mia, Soninha, Ana e Edna, que me ajudaram a não 

perder o foco. 

Aos professores da USP: Laura Villares de Freitas, Marcos Ferreira dos 

Santos, Marina Célia Dias, Teresa Rego, Kátia Rubio, Maria Cecília Sanchez 

Teixeira, Maria do Rosário Silveira Porto, Helenir Suano, Hercilia Tavares de 

Miranda e Ana M.A. Carvalho, pelas reflexões, estímulo e referências bibliográficas. 

Aos colegas do mestrado, em especial: Kátia Salvanny, Sirlene Gianotti e 

Renata Meirelles. 

À Banca examinadora, pelas contribuições recebidas para a continuidade e 

desenvolvimento desta dissertação.  

À Berenice, revisora da qualificação e amiga, por sua leitura pontual e cortes 

precisos. 



 

 

12

Ao Pedro Aguerre, pelas sugestões, discussões e incentivos. 

À Lúcia, revisora da versão final e da própria vida, como mãe da Casa 

Redonda. 

Ao Daniel van Vliet Lima, pelas transcrições das entrevistas com os ex-

alunos. 

À Andréa, Lîla e Gustavo, pela ajuda com as fotos e a apresentação.  

Ao Amon e à Romana, pelo encantamento por Agostinho da Silva. 

À Ana Angélica Albano, pela busca de integração entre psicologia, educação 

e artes, através de uma educação estética. 

À Lucília Bechara e Ana Lúcia Lopes, educadoras deste país. 

À eterna criança Lydia Hortélio, aos barangandões arco-íris de Adelsin e Vivi, 

ao brincante Antônio Nóbrega e ao arquiteto e professor Sylvio Sawaya, por todas 

contribuições para a minha vida. 

Aos ex-alunos da Casa Redonda, pelas suas memórias iluminadoras, e aos 

atuais, pela experiência vivificadora de cada dia. Agradeço pelo uso de seus 

desenhos, falas e fotos para trazer o brilho colorido da Casa Redonda e em especial 

à ex-aluna Gabriela Mendes pelo seu texto sobre ser criança. 

Ao Prof. Paulo Machado e suas orientações pontuais, que ajudaram na minha 

própria integração psicofísica, na comunhão do pensamento científico com o 

sensível, ainda inspirado pelo Prof. Pethö Sandór. 

À Irene e ao grupo de estudo pela compreensão das conjunções astrológicas 

do meu processo de autoconhecimento. 

Ao meu grupo de estudo, pelas luzes recebidas. 

À Cris, minha acupunturista e massagista, pelos encontros tão terapêuticos. 

Aos meus pais, que me desafiaram a procurar  meu próprio caminho. 

Às minhas irmãs e cunhados, que contribuíram direta ou indiretamente nas 

discussões sobre o meu projeto, em especial ao Mark pelas aulas em inglês e 

tradução do resumo. 

À Simone, minha fiel ajudante, pelo apoio e pelos ‘mimos’. 



 

 

13

Ao pessoal do Teatro e Escola Brincante, como parcerios neste espaço tão 

colorido e encantado no meio de São Paulo. 

Ao pessoal da OCA, que me propiciou tantas alegrias com a simplicidade e o 

prazer de viver. 

Aos pais da Casa Redonda pelos apoios e incentivos. 

Aos educadores, que aprendem a cada dia com nossas crianças e que nunca 

deixam de sonhar com um mundo melhor. 

Ao povo brasileiro, negros, índios, japoneses, holandeses, italianos, árabes, 

etc., por esta mistura fina, tão encantadora aos olhos e ao coração. 

À Natureza, com sua beleza infinita e sabedoria própria. 

Ao mundo, por ser um grão de areia neste universo... 



 

 

14

 

SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO 18 

1.1. Minha Iniciação   18 

1.2. Sobre a Casa Redonda: a árvore   22 

1.3. “Traços da minha vida”, por Maria Amélia Pereira: a seiva  27 

2. METODOLOGIA DE PESQUISA  34 

3. CONTEXTUALIZAÇÃO: 44 

3.1. Da Casa Redonda: o solo, o chão, a terra 44 

3.2. Referências teóricas: raízes 49 

3.2.1. Anísio Teixeira, educador 49 

3.2.2. Agostinho da Silva, filósofo 51 

3.2.3. Paulo Freire, educador 54 

3.2.4. Pethö Sándor, médico e terapeuta 56 

3.3 . Fertilizantes: 59 

3.3.1.Contribuições da Psicologia Junguiana 59 

3.3.2. Contribuições para a educação do século XXI 64 

4. SOBRE A EDUCAÇÃO DA SENSIBILIDADE: o tronco visto por 
dentro  

67 

4.1. A essência do trabalho 72 

4.2. Cultura infantil   77 

4.3. Cultura brasileira  83 

4.4. Espaço físico da Casa Redonda 87 

4. 5. Uma visão sobre o corpo 92 

5. O TRABALHO DA CASA REDONDA: o tronco visto por fora  97 

5.1. Rotina do trabalho   97 



 

 

15

5.2. Festas coletivas 101 

5.2.1. Festa de São João 101 

5.2.2. Festa da estrela 110 

5.2.3. O aniversário 114 

5.3. Trabalho corporal: toques sutis 116 

5.4. Linguagens expressivas  118 

5.4.1. O brincar   118 

5.4.2. Música da cultura infantil  123 

5.4.3. Histórias 126 

5.4.4. Artes plásticas 132 

5.4.4.1. Brincando com os elementos 141 

5.4.5. Jogos e brincadeiras  147 

5.4.5.1. Brincadeira de casinha 150 

5.4.6. Cores, flores, cheiros e sabores na fala das crianças  153 

6. CASA REDONDA COMO CENTRO DE ESTUDOS: ramificações     156 

6.1. Formação de educadores: Educação da Sensibilidade             159 

6.2. Formação de educadores brincantes: Teatro Brincante 164 

6.3. Projeto Social: OCA – Associação da Aldeia de Carapicuíba 165 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS: sementes  167 

7.1. Relato dos ex-alunos  167 

7.2. A Dissertação como semente 171 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

9. BIBLIOGRAFIA 

178 

183 

10. ANEXOS  190 

A. Referências Bibliográficas de Anísio Teixeira   190 

B. Referências Bibliográficas de Agostinho da Silva 190 



 

 

16

C. Referências Bibliográficas de Paulo Freire  192 

D. Referências Bibliográficas de Pethö Sándor 192 

E. Acervo de Vídeos da Casa Redonda 193 

F. Roteiro das entrevistas com os ex-alunos 

G. Lista de Ilustrações: acervo da Casa Redonda Centro de Estudos 

193 

194 

  

 



 

 

17

E a criança tão humana que é divina 

É esta minha quotidiana vida de poeta, 

E é porque ele anda sempre comigo 

 que eu sou poeta sempre, 

E que o meu mínimo olhar 

Me enche de sensação, 

E o mais pequeno som, seja do que for,  

Parece falar comigo. 

A Criança Nova que habita onde vivo 

Dá-me uma mão a mim 

E a outra a tudo que existe 

E assim vamos os três pelo caminho que houver, 

Saltando e cantando e rindo 

E gozando o nosso segredo comum 

Que é o de saber por toda a parte  

Que não há mistério no mundo 

E que tudo vale a pena. 

A Criança Eterna acompanha-me sempre. 

A direção do meu olhar é o seu dedo apontando. 

O meu ouvido atento alegremente a todos os sons 

São as cócegas que ele me faz, brincando, nas orelhas. 
Damo-nos tão bem um com o outro 

Na companhia de tudo 

Que nunca pensamos um no outro, 

Mas vivemos juntos e dois 

Como um acordo íntimo 

Como a mão direita e a esquerda. 

Ao anoitecer brincamos as cinco pedrinhas 

No degrau da porta da casa,  

Graves como convém a um deus e a um poeta,  

E como se cada pedra fosse todo um universo 

E fosse por isso um grande perigo para ela 

Deixá-la cair no chão. 

 

Fernando Pessoa 

 



 

 

18

1. INTRODUÇÃO 

 

1.1. Minha Iniciação 

O objetivo desta dissertação é buscar os fundamentos de uma experiência de 

educação com crianças de 2 anos e meio até 7 anos, que ocorre na Casa Redonda 

Centro de Estudos, percebendo como este conhecimento se articula com a prática, 

utilizando a proposta da Educação da Sensibilidade, na concepção de Maria Amélia 

Pereira, idealizadora desse projeto. 

 Durante o curso de especialização em Arte Educação, promovido pela 

ECA/USP, em 1991, coordenado pela Profª. Drª. Regina Machado, assisti a uma 

palestra de Maria Amélia Pereira que abriu um horizonte e permitiu-me visualizar 

outras possibilidades de compreensão do ser humano, o que veio de encontro ao 

que já buscava. 

Fui tocada por uma imagem de um menino, que participava de um projeto no 

Parque da Cidade da Bahia, coordenado por Maria Amélia e Lydia Hortélio. Em um 

determinado dia, depois de um passeio pelo parque em que as crianças recolheram 

e classificaram os elementos da natureza encontrados pelo chão, foi proposta uma 

atividade que era fazer um desenho com este material. O desenho desse menino 

(Foto 2) destacou-se dos demais pela sua forma circular, simétrica e mais complexa. 

Sua paciente e concentrada atitude foi contagiando as demais crianças que, já ao 

final da atividade, aproximaram-se e integraram-se, como parte daquele desenho, 

brincando de roda ao seu redor. A beleza e harmonia do desenho tocaram a todos 

que participavam daquele momento e, depois de cantarem juntos, este mesmo 

menino entrou no centro do seu desenho, desmanchando aquela forma com a 

mesma tranqüilidade com que a construiu. O desenho havia se cumprido por dentro. 

Sua função havia terminado ali no chão.  

Esse processo está registrado no livro “História de uma manhã...”.(Hortélio: 

1987). Esse menino apontou a capacidade da criança de buscar recursos para se 

organizar internamente, através de uma expressão externa, assim como a atitude de 

viver integralmente uma experiência com uma força auto-reguladora individual e 

coletiva, uma vez que o desenho expresso contagiou as demais crianças.  



 

 

19

 
        (Foto 2. “História de uma manhã...”) 

 

Esse primeiro encontro foi desencadeador para eu querer conhecer mais 

sobre o trabalho da Casa Redonda, desenvolvido por Maria Amélia Pereira. Fiz um 

tempo de estágio e depois passei a assumir as oficinas de Artes, com as crianças 

maiores do grupo, de 5 a 7 anos. Desde então, pertenço à equipe da Casa 

Redonda, participando das reuniões, discutindo e refletindo sobre a prática. Depois 

de dez anos de trabalho neste projeto, senti necessidade de aprofundar meu 

conhecimento, buscar novas informações, dialogar com autores, de refletir com 

educadores e compartilhar o projeto realizado pela Casa Redonda. 

Quando se toma consciência de uma nova possibilidade, tudo se desestrutura 

e novas atitudes tomam lugar, na tentativa de ir atrás do que se passa a acreditar, 

como sendo a forma que mais responde aos seus anseios e inquietações, um 

reconhecimento de algo que já está dentro de si e que se concretiza, mostrando que 

é possível.  

Assim, ingressei no Mestrado em 2003, cursei as matérias na Faculdade de 

Educação (FEUSP), na Psicologia (IPUSP) e na Escola de Comunicações e Artes 

(ECA / USP), tentando costurar essa trama no diálogo com as várias disciplinas, 



 

 

20

para integrar este conhecimento, com intuito de ampliar a leitura da minha 

experiência e de ter uma compreensão mais aprofundada do meu objeto de estudo. 

Nesse momento, veio à tona minha formação inicial em Psicologia/USP, de 

83 a 87, a qual tinha uma ênfase maior no pensamento freudiano. Depois que me 

formei, atuei por dois anos na área de psiquiatria, trabalhando com pacientes 

psiquiátricos em centros de atendimento, na área de arte-terapia. Após esta 

experiência, optei por mudar de área. Estimulada pelo meu trabalho anterior com 

alfabetização de adultos, durante o período da faculdade, escolhi ser educadora e 

trabalhar na área de educação com crianças, o que faço até hoje. Este trabalho tem 

alimentado meu olhar sobre o processo da eterna descoberta da vida, com liberdade 

e frescor. 

Durante o Mestrado, reencontrei-me com a Psicologia, só que desta vez, por 

meio do pensamento junguiano. Nessa abordagem, compreendi a terminologia da 

Psicologia Profunda, em que Jung propõe um diálogo entre as visões do Ocidente e 

Oriente, com o propósito de buscar a integração do ser humano, no processo de 

individuação. 

 Fiz exercícios com o procedimento do alvo, estratégia criada pela professora 

Regina Machado, a qual me orientou na busca deste caleidoscópio do saber, 

fazendo-me  tomar consciência das minhas indagações, articulando-as quanto às 

questões centrais, periféricas e aos rearranjos a cada novo olhar, sem perder o foco 

deste trabalho. Busquei aquilo que esta professora chama de fundamentos teóricos 

poéticos deste objeto de estudo, enquanto uma aprendizagem significativa de vida, 

no exercício de tornar-me protagonista da minha própria história. 

Passei a perguntar sobre o que havia me tocado nessa experiência, que me 

mobilizou para querer estudar mais profundamente e compartilhá-la com outras 

pessoas: quais são os saberes essenciais deste projeto? O que diferencia esta 

experiência de outras? Que autores fundamentam este trabalho? Que conceitos 

estão por trás desta prática direta com as crianças? Como são compreendidas a 

cultura infantil e a cultura brasileira dentro desta proposta? Como o espaço físico e a 

Natureza interferem no trabalho? Como este trabalho integra a Psicologia, Educação 

e Artes? Como o brincar é a linguagem da criança no seu processo de construção 

de conhecimento? Qual a importância do corpo no desenvolvimento infantil? O que 

fica no imaginário das crianças que passaram por esta experiência escolar? 



 

 

21

Estas questões me inquietaram e me instigaram na busca da essência do 

trabalho desenvolvido pela Casa Redonda. Nessa busca, trilhei um caminho que 

registro neste texto, seguindo uma determinada ordenação: 

Como passo inicial, apresento a experiência da Casa Redonda. A partir da 

autobiografia de Maria Amélia Pereira, contextualizo o momento histórico em que se 

deu o início desse trabalho. Introduzo as reflexões teóricas de autores que 

embasaram esse projeto, assim como outros que deram sua contribuição para uma 

reflexão sobre a experiência vivida na Casa Redonda, levantando pontos que 

mostram como os conceitos acontecem na prática, tornando esta experiência 

singular. Relato as entrevistas com os ex-alunos, resgatando os episódios que 

fizeram parte da história deste trabalho, como ressonâncias desta vivência no olhar 

de cada um. Aponto outros desdobramentos a partir do trabalho da Casa Redonda 

como um Centro de Estudos: cursos de formação de educadores na proposta de 

uma Educação da Sensibilidade, o Curso de Formação de Educadores Brincantes, 

oferecido pelo Teatro Escola Brincante e a OCA – Associação da Aldeia de 

Carapicuíba, como um projeto social dentro desta perspectiva. 

Apresento esse trabalho segundo o meu ponto de vista, relatando uma 

experiência vivida, significativa e pessoal, muitas vezes difícil de ser expressa em 

palavras. Alguns acontecimentos que fazem parte da dimensão misteriosa da vida 

ainda estão para serem decifrados. Acredito que a minha iniciação com esta 

pesquisa, na busca da compreensão do trabalho desenvolvido pela Casa Redonda, 

possa contribuir para um público maior de educadores, inspirando novas histórias. 

Como uma metáfora que melhor constelasse a forma deste trabalho, sugeri a 

referência de uma árvore, o que explicito mais adiante, na qual defino as raízes, a 

seiva, o tronco do trabalho visto por dentro e por fora, suas ramificações, flores e 

frutos e novas sementes que possam ser plantadas. 

E aqui estou plantando uma nova semente... 



 

 

22

1.2. Sobre a Casa Redonda: a árvore 

Abre a roda tindolelê, 

Abre a roda, tindolalá, 

Abre a roda tindolelê, 

tindolelê, tindolalá. 

Cantiga de brinquedo recolhida por  

Lydia Hortélio, em Salvador / BA 

CD Abre a Roda Tindolelê 

 

A Casa Redonda Centro de Estudos (Foto 3 e 4) fica localizada em 

Carapicuíba, distante 22 km do centro de São Paulo. Aproximadamente trinta 

crianças, entre meninos e meninas, de classes sociais diversificadas, com idades 

variadas entre 2 anos e meio e 7 anos, freqüentam este espaço de natureza, 

contando com a presença de quatro adultos. O horário de funcionamento é das 9:00 

às 12:00 horas, o que permite à criança acordar no seu ritmo matinal, tomar o café-

da-manhã com seus pais e aproveitar os benefícios da luz solar da manhã para 

brincar com seus amigos.  

Uma vez por semana, à tarde, num período de duas horas, as crianças 

maiores de 4 anos, retornam à Casa Redonda para uma Oficina de Artes, onde 

realizam projetos que demandam maior elaboração e exigem um cuidado mais 

preciso na utilização de instrumentos e determinados materiais. Como uma transição 

gradativa da Casa Redonda para a Escola Fundamental, alguns ex-alunos 

continuam a freqüentar a Oficina.  

Está situada numa área de 3.500 m2 privilegiada pela Natureza, com seus 

aclives e declives tão importantes para essa fase do desenvolvimento corporal das 

crianças. As crianças permanecem a maior parte do tempo ao ar livre, nesse grande 

jardim, respirando ar puro, ao som de pássaros, observando cores e formas da 

Natureza, sejam movimento do ar, das águas, do sol e das sombras. Alternam esses 

movimentos expansivos, utilizando a área externa, com um movimento mais 

introspectivo, propiciados por atividades desenvolvidas nos espaços interiores da 

Casa Redonda. O clima e as estações do ano definem as brincadeiras e as 

atividades. No verão, surgem com mais freqüência as brincadeiras com areia e 

água.  No inverno, ocorrem brincadeiras que utilizam espaços mais recolhidos, como 



 

 

23

a casinha, o cozinhar o alimento e o brincar com fogo. As crianças estabelecem uma 

relação com as estações do ano, compartilhando seus ritmos e ciclos, através de 

suas brincadeiras. 

O espaço físico que dá nome ao centro de estudos é uma casa redonda 

(desenho 5), de dois andares, projetada pelo arquiteto Sylvio Sawaya, professor 

titular da FAU-USP, que pesquisa sobre os aspectos do sagrado na arquitetura. O 

fato de ser uma construção de forma circular interfere na relação espacial das 

crianças, criando possibilidades e desafios novos em suas percepções e utilizações 

do espaço. 

Maria Amélia Pereira é a idealizadora desse projeto. Ao final do seu curso de 

Magistério, partiu para o desenvolvimento de um trabalho com crianças em Salvador 

e teve a oportunidade de ter contato direto com educadores e pensadores que a 

ajudaram a fundamentar seu trabalho, como: Anísio Teixeira, Agostinho da Silva e 

Paulo Freire.  

Tendo cursado o magistério em Salvador, foi influenciada pelas idéias do 

Prof. Anísio Teixeira, que enfocava a formação de professores como peça 

fundamental para garantir a qualidade na educação pública, o que resultou na 

criação da Escola Parque, implantada pela prefeitura de Salvador. 

A presença de uma experiência de escola pública viva e atuante na periferia 

de Salvador marcou seu trajeto, confirmando a possibilidade de transformação social 

através da educação. 

Teve a oportunidade de conhecer pessoalmente o Prof. Agostinho da Silva, 

filósofo português, com quem partilhou suas reflexões sobre Educação, quando este 

residiu em Salvador, como professor da Universidade da Bahia. A partir de suas 

conversas com o professor, afirmou seu modo de olhar a criança como um ser 

singular, um aprendiz nato, aberto à descoberta. 

Ainda em Salvador, teve contato com as idéias de Paulo Freire, participando 

de grupos de alfabetização, onde descobriu o papel político-pedagógico da 

educação. 

Já em São Paulo, foi uma das sócias-fundadoras da Escola Experimental 

Vera Cruz, que teve uma atuação marcante nos anos 60/70, com idéias inovadoras, 

trazendo uma reflexão sobre o papel do educador como agente crítico e reflexivo de 



 

 

24

sua prática educativa. A partir da década de 70, até o início dos anos 80, sente a 

necessidade de olhar a escola do lado de fora  e distancia-se da função de 

orientadora. Passa a residir em Brasília e, em seguida, em Salvador, onde participa 

de experiências educacionais públicas, fora do sistema formal de educação. 

Em São Paulo, de volta ao Vera Cruz, desenvolve uma pesquisa de 

brincadeiras de rua no município de Carapicuíba, resgatando o brincar como uma 

linguagem de conhecimento pertinente à cultura da criança. 

Partindo de uma preocupação com a escola pública brasileira, propõe uma 

reflexão e uma ação, no sentido de comprometer a escola particular a assumir uma 

relação de troca de experiências com a escola pública. Inicia um trabalho de 

formação de educadores da rede pública através de cursos dentro da Escola Vera 

Cruz. 

Afasta-se da estrutura educacional chamada “escola”, onde os espaços da 

natureza vão sendo encolhidos e substituídos por salas de aula cada vez mais 

numerosas, em detrimento de uma área externa mais condizente com as 

necessidades psicofísicas das crianças. 

Em sua chácara, cria um espaço onde as crianças pudessem se encontrar 

para brincarem juntas, favorecendo o convívio entre diferentes faixas etárias e 

situações econômicas. Assim, surgiu a Casa Redonda Centro de Estudos, registrada 

como um ateliê de Arte, como um lugar de convivência entre adultos e crianças, 

possibilitando ao educador o estar com as crianças, sem a pressão de um programa 

curricular imposto de fora para dentro. Tal imposição quebra a fluência dos 

relacionamentos, criando uma rotina cristalizada que impermeabiliza as interações e 

impede a experiência viva de manifestações da criança. 

Maria Amélia acredita que aprender é uma característica básica do ser 

humano e que esse conhecimento se estrutura no seu devido tempo, cabendo ao 

educador compartilhar as experiências e descobertas junto à criança, respeitando o 

seu currículo interno. 

No segundo ano das atividades, junta-se a esta experiência a professora e 

antropóloga moçambicana Angela Nunes, encaminhada de Portugal ao Brasil pelo 

Prof. Agostinho da Silva para partilhar da experiência da Casa Redonda. Durante 



 

 

25

doze anos, Maria Amélia e Angela conduzem as atividades, dando início aos 

registros através de fotografias e filmes sobre o desenrolar da experiência. 

Registrar a prática educativa passou a constituir, na Casa Redonda Centro de 

Estudos, uma tarefa instrumental do educador como objeto para sua relexão. O 

registro das imagens, também utilizado em reuniões com os pais dos alunos da 

escola, deu origem à criação de um acervo documental significativo sobre educação 

infantil, que está à disposição de outros educadores. 

A partir da experiência da Casa Redonda, Angela Nunes procurou ampliar o 

universo infantil, investigando uma antropologia da criança. Seu interesse pelos 

estudos etnológicos voltados para as crianças passou a se concentrar nas 

sociedades indígenas, especificadamente na vivência do cotidiano das crianças 

A’uwe-Xavante e na sua atividade lúdica.  

Maria Amélia continuou sua busca de conhecimento fazendo o curso de 

Cinesiologia, oferecido pelo Instituto Sedes Sapientae. Nesse curso, entrou em 

contato com o Prof. Pethö Sándor, o criador da calatonia no Brasil. O aprendizado 

das técnicas de integração psicofísica ampliou os fundamentos de uma 

compreensão do corpo como um instrumento sutil de ação e reação, referendando a 

importância de que, na educação infantil, o corpo ocupa um lugar especial. No 

trabalho da Casa Redonda, os toques sutis tornaram-se uma atividade diária 

integrada pelas crianças ao seu repertório de brincadeiras. 

Na Casa Redonda, o brincar é um ato de construção de conhecimento, que 

se expressa pelas várias linguagens, como: brincadeiras, músicas, histórias, artes e 

jogos. 

Uma Educação da Sensibilidade é como vem se nomeando o trabalho que 

acontece na Casa Redonda. Segundo Maria Amélia, “brincar é um grande exercício 

da sensibilidade.” Nesta proposta, o foco está na criança e na sua forma de se 

expressar através do ‘Brincar’, como sendo sua linguagem. Os pilares deste trabalho 

estão na compreensão da Cultura da Infância como sendo a multiplicidade e riqueza 

dos brinquedos de criança e da Cultura Brasileira, onde esta criança está enraizada, 

levando em conta o corpo, como veículo sensível e integrador. 

 

 



 

 

26

 

          
         (Foto 3. A Casa Redonda – vista por fora) 

 

 

 
         (Foto 4. Casa Redonda: tanque de areia) 

 



 

 

27

Segue uma biografia de Maria Amélia Pereira, escrita por ela mesma, no 

sentido de trazer as experiências vividas, dentro do seu contexto histórico, social e 

cultural, na construção do seu percurso como educadora e como iniciadora da Casa 

Redonda Centro de Estudos, procurando abarcar algumas dimensões da sua 

existência.  

“De onde vem aquela menina tão longe, tão longe...” 

 “... À procura de uma agulha que eu aqui perdi...” 

 “Menina volta pra casa, vai dizer ao seu pai,  

seu pai que uma agulha que se perde não se acha mais”. 

“Eu já fui, já voltei, já disse ao meu pai, meu pai,  

que uma agulha que se perde não se acha mais”. 

“Será esta, será esta, será esta, não, 

será esta a agulhinha do meu coração.” 

 Cantiga de brinquedo recolhida por 

Lydia Hortélio, Serrinha /BA 

 

1.3. “Traços da minha vida”, por Maria Amélia Pereira: a seiva 

(...) a árvore que guarda em seu interior o fogo úmido da seiva que brota para 

fora nas chispas da fricção ou dos raios celestes. Para o homem ancestral o 

fogo não é ateado à madeira. Não vem de fora. A chama ou a chispa é que 

liberta o fogo contido na madeira. (Ferreira Santos, 2004:106) 

 
 

Nasci em Salvador, Bahia, uma família de 7 filhos. Meus pais são descendentes de 

portugueses que chegaram ao Brasil no século XIX e se estabeleceram em Salvador.  

Uma formação cristã, uma abertura para uma consciência social e cultural comprometida com 

nossas raízes, estimulando sempre o conhecimento e a valorização do nosso país, foi o legado que 

recebi ao longo dos anos que convivi com minha família. 

Formei-me no magistério em Salvador, onde me iniciei como professora. Tive o privilégio, 

neste curso, de conhecer uma das experiências educacionais mais importantes que se havia feito no 

Brasil, até então, na área pública: a Escola Parque de Salvador, criada pelo Prof. Anísio Teixeira. 

Decidi, tocada por suas idéias, ingressar na área de educação, buscando um caminho que 

pudesse afirmar no ser humano sua capacidade de aprendiz nato, disposto a aprender tudo aquilo 

que tivesse um significado real para o processo de construção de si mesmo, se integrando de 

maneira criativa no social. 



 

 

28

Aos 17 anos, abri, em Salvador, o primeiro espaço de atendimento de crianças, agrupando-as 

num convívio diário para “Brincarem” num espaço da natureza onde acreditava ser o habitat 

apropriado para as crianças de 2 a 7 anos de idade.  

Entre os 12 e 17 anos, com um grupo de estudantes, participava de atividades com crianças 

de uma favela  próxima ao bairro onde morava em Salvador. 

Desde então, nasce dentro de mim, a convicção de que o convívio com a natureza se 

constitui um direito básico da criança. É  nela que o Brincar acontece de uma forma plena, como uma 

linguagem universal de conhecimento, própria desta idade. 

Nesse período da minha vida, tive o privilégio de conhecer o Prof. Agostinho da Silva, mestre 

e amigo, com o qual troquei ao longo do tempo uma profunda reflexão sobre o ser brasileiro e sobre a 

essência do ser criança, aspectos que até hoje norteiam minha prática e reflexão em educação. 

Nesse mesmo período, tive contato com o método de alfabetização do Prof. Paulo Freire. 

Participei de alguns grupos de alfabetização de adulto em Salvador e Brasília. Estas atividades me 

conduziram a buscar contato com parceiros que estivessem refletindo sobre um novo caminho para a 

educação brasileira. Decidi  fazer o curso de Pedagogia na Universidade Nacional de Brasília, que 

nessa época apontava uma abertura no sistema universitário, abrindo para o aluno a perspectiva de 

uma formação diferenciada dos demais cursos de educação que aconteciam no Brasil. Infelizmente, 

não consegui cumprir este sonho.  

Segui para São Paulo em 1963 para conhecer as experiências novas que estavam 

acontecendo dentro das escolas públicas e particulares. Participei de um curso de formação de 

professores para conhecer o método Montessori-Lubienska. Após os primeiros meses do curso, fui 

convidada pela orientadora do mesmo para participar,  como estagiária,  da Escola  Experimental 

Vera Cruz, que estava surgindo em São Paulo. 

Iniciei-me como estagiária, e, ao longo de 16 anos, fui percorrendo passo a passo as etapas 

de professora à sócia-fundadora da Escola Experimental Vera Cruz, que, nessa época, vivia um 

período extremamente  interessante, por ser depositária de toda uma visão de educação que marcou 

época no Brasil da década dos anos 60 . 

O professor, nesse período, era considerado um profissional que participava criativamente do 

processo de produção do conhecimento pedagógico. Isto me possibilitou viver a experiência de 

construir, junto com os demais professores, uma reflexão contínua fundamentada na prática 

educacional diária, seja através do contato direto com os alunos na sala de aula, seja do contato com 

professores e com os pais.  

Uma pesquisa em ação acontecia na nossa práxis, desenvolvendo aspectos do maior 

interesse do ponto de vista de adequação do currículo ao interesse e à estrutura de pensamento das 

crianças, nossos alunos. Foi um período de muito crescimento para nós professores e 

conseqüentemente para a Escola. 



 

 

29

Nesta mesma época, entrei na Pontifícia Universidade Católica para cursar Pedagogia. Esta 

experiência universitária paralela, ao trabalho que desenvolvia diretamente com as crianças dentro da 

Escola Experimental, me mostrou, de logo, o descompasso existente entre o sistema teórico presente 

no curso de pedagogia e a realidade prática da educação brasileira dentro do sistema de ensino das 

escolas. 

Na década de 70, surge a lei de ensino que surpreende as escolas primárias, propondo 

abruptamente a reunião de dois blocos que se encontravam até então, distantes, em suas 

metodologias: a escola primária e o ginásio. 

Este processo de mudança tinha seus aspectos positivos, enquanto integração dos 8 anos de 

escolaridade, entretanto, o modo acelerado como foi colocado em prática, desviou a reflexão que 

vinha sendo feita, dentro das escolas experimentais. Isto contribuiu para a superposição de uma 

estrutura sobre a outra, carecendo da integração real que se fazia necessária e a qual até hoje o 

sistema educacional tem dificuldade de reconhecer e corrigir. 

Em 1975, sinto na pele o impacto criado pela reforma de ensino, que foi se manifestando 

através do enrijecimento e burocratização gradativos do sistema de educação. O discurso pedagógico 

passa a se distanciar, em sua maioria, dos aspectos qualitativos da educação. As escolas particulares 

vão se transformando em pequenas empresas, passam a se mover dentro de um sistema 

competitivo, regidas pelas leis de mercado, diminuindo significativamente o espaço da reflexão dos 

professores, que a partir daí passam a ser mero executores dos conteúdos programáticos. As escolas 

particulares entram definitivamente no cenário da educação do país, substituindo o total 

desfacelamento de nossas escolas públicas na década de 70. 

Decepcionada com o que assistia, impotente pela força que se alastrava, forçando 

crescimentos quantitativos e não qualitativos, afastei-me da escola para olhá-la do lado de fora.  

Este olhar do outro lado levou-me a residir em Brasília. 

Durante este período, participei  como voluntária na Comunidade Terapêutica do Hospital 

Sarah Kubitschek, e desenvolvi atividades com crianças deficientes físicos. Procurei, neste espaço, 

desenvolver atividades lúdicas com as crianças, substituindo por brinquedos e brincadeiras os 

tratamentos e treinamentos físicos dolorosos que eram feitos neste período no Hospital. 

Olhando a escola do lado de fora, a morada em Brasília me permitiu ter um tempo disponível 

para fazer uma reflexão sobre o professor e sua prática, que resultou numa publicação da Editora 

Vozes, a pedido de um dominicano que sensibilizado pelo trabalho, propôs sua publicação à editora: 

“O Professor, uma pessoa guardada e aguardada”. 

Neste mesmo período, pensando nos exercícios sobre motricidade que eram oferecidos às 

crianças, organizei um material sob forma de prancha, buscando nos desenhos das cestarias dos 

nossos índios, a preocupação de colocar as crianças em contato com um material cuja qualidade 

estética significasse o contato com um grafismo que tivesse a ver com nossa cultura. Alguns 

exemplares desta coleção foram publicados pela Editora Ática em 1978.  



 

 

30

Iniciei-me também em Brasília na pesquisa do repertório gestual das brincadeiras 

espontâneas das crianças que se encontravam fora das escolas, o que me possibilitou  a 

compreensão da existência de uma Cultura Infantil, ou seja, uma maneira própria da criança estar no 

mundo. Na leitura das brincadeiras das crianças fui encontrando uma gramática que me apontava o 

processo de conhecimento presente de uma forma espontânea na natureza humana. 

A partir do contato com as crianças que brincavam nas ruas das cidades satélites de Brasília, 

descobri com clareza o que significava meu incômodo dentro da instituição escolar. Uma linguagem 

estruturalista, um cientificismo que a própria ciência estava colocando em questão, penetrou dentro 

das reflexões pedagógicas nas escolas e assumiu o papel principal, permanecendo até hoje como 

rolo compressor no entendimento do processo de aprendizagem. A espontaneidade, a curiosidade, a 

alegria, a sagacidade, o entusiasmo e desenvoltura das crianças com as quais me encontrava fora do 

espaço da escola, me falavam de uma aventura humana que estava sendo desprestigiada e 

consumida por valores estritamente cognitivistas. 

Após a permanência de dois anos em Brasília, mudei-me para Salvador e lá tive a felicidade 

de poder, junto com Lydia Hortélio e outros educadores, criar um espaço público educacional dentro 

de um parque, onde retomamos reflexões sobre a experiência do Prof. Anísio Teixeira e nos 

dispusemos a redescobrir junto com as crianças e seus movimentos o caminho de uma educação 

criativa e libertadora. 

Retornei para São Paulo, voltando à Escola Vera Cruz, para então criar um curso de 

formação de educadores. Desenvolvi uma pesquisa sobre os cursos de magistério, já em decadência 

em 1982, procurando formular uma proposta que redimensionasse o currículo em cima de questões 

novas que surgiam face ao reconhecimento de uma educação que devia estar centrada sobre a 

cultura infantil e sobre a cultura brasileira. Era preciso fazer nascer dentro das escolas uma reflexão 

sobre a cultura brasileira, afirmando nossos mitos, nossas danças, nossos cantos, nossas artes e 

artesanias como repertório sobre o qual as crianças se afirmariam como pertencentes a um chão, a 

uma História. Esse projeto não foi para frente por ser considerado pela escola e pelo Conselho 

Estadual de Educação avançado para o momento.  

Negada a possibilidade desta experiência, retornei para a pesquisa das brincadeiras de rua, 

continuando a  que iniciei em Brasília e Salvador. Consegui abrir um espaço na Escola Vera Cruz 

para desenvolver uma atividade na periferia, criando uma oficina de brinquedos e brincadeiras na Vila 

Ariston, uma comunidade na periferia do município de Carapicuíba. Nessa região, pude documentar 

com fotografia todo o processo das brincadeiras de bola de gude, pião e pipa, detalhando 

minuciosamente esta última, que se transformou num trabalho que foi apresentado num Encontro 

Internacional em Buenos Aires, em 1988. Procurei mostrar através deste trabalho a presença de todo 

um processo de conhecimento e habilidades desenvolvido pelos meninos, que se dirigem 

espontaneamente para as pipas durante a época dos ventos. O forte laço  presente nas brincadeiras 

infantis, em sintonia com as estações do ano, me confirmavam, dia a dia, a relação intensa entre a 

criança e a natureza.  



 

 

31

Viajando por alguns estados brasileiros pude descobrir a presença dessas brincadeiras e 

brinquedos em quase todas as regiões, observando pequenas diferenças, especialmente nas 

construções das pipas, muitas delas determinadas pelas condições do vento de cada cidade. 

Sendo as pipas um brinquedo presente em quase todas as regiões do nosso planeta, 

existindo e resistindo há aproximadamente três mil anos, elas definem para nós a importância das 

brincadeiras tradicionais, como princípios vinculados diretamente ao processo de desenvolvimento 

das crianças. Elas fazem parte do acervo de uma cultura infantil que precisa ser conhecida e 

estudada pelo adulto-professor para melhor desempenho de sua função como educador. 

Durante essa pesquisa, pude receber uma orientação preciosa do Prof. Pethö Sándor, mais 

um amigo e mestre que encontrei para me auxiliar nas respostas às questões que partiam de dentro 

de mim a cada encontro com uma criança brincando. A relação psicossomática, presente na atuação 

das crianças enquanto brincam, abriu a porta para minha indagação sobre o ato de brincar como um 

processo espontâneo de auto-regulação do desenvolvimento da criança, referendando a “sabedoria 

do corpo”, em busca dos gestos que lhe conduzem a uma maturação físio-psíquica. 

Juntamente com Lydia Hortélio, amiga e parceira de contínuas reflexões sobre  as 

brincadeiras das crianças, desde o final da década de 70, fomos nos encontrando pela vida e 

afirmando a cada dia, através do contato direto com as crianças, a existência indiscutível de uma 

cultura infantil que precisa ser divulgada e refletida dentro dos processos institucionais de educação 

de crianças. 

Durante período de 85 a 90, fui convidada por uma Organização Internacional sobre o Direito 

da Criança Brincar, IPA, International Playing Association, a fazer parte do seu Conselho, devido aos 

trabalhos apresentados nas Conferências, às quais fui convidada em Washington, Tóquio, Austrália e 

Argentina com trabalhos voltados sempre, para os seguintes temas: “Uma leitura do espontâneo nas 

brincadeiras de rua”; “A brincadeira de Pipa, uma dança entre o céu e a Terra”; “A casa, o corpo, o 

eu”; “ O chão do brincar”; etc. Nesta mesma época, fui convidada para ser membro do Conselho 

Editorial do International Play Journal, sediado em Londres. Durante estas duas décadas,  participei 

de treinamentos de professores de Creche, a convite das Secretarias de Educação dos Estados de 

São Paulo, Rondônia, Salvador, Belo Horizonte e outras cidades do interior de São Paulo. 

Fui tocada profundamente pelas experiências fora do espaço escolar institucional, 

acreditando que para a educação de crianças na primeira infância, o espaço físico, a presença da 

natureza é um critério básico para o processo harmonioso de desenvolvimento do ser humano, assim 

resolvi apostar na criação de um espaço que viesse  propiciar o acontecer de uma experiência que  

ao longo destes anos vinha se afirmando dentro de mim, através do contato com as crianças. 

Foi a partir de toda esta trajetória que nasceu o Centro de Estudos Casa Redonda. 

Neste espaço, encontro-me aproximadamente há 25 anos, convivendo diariamente com 

crianças entre 2 anos e meio e 7 anos, além de adultos, sejam professores, ou pais, afirmando com 

eles e neles que qualquer processo de educação deverá estar imbuído de um compromisso com o 

viver a vida, sacralizando-a  a cada instante numa reverência a nós próprios e ao outro. 



 

 

32

Todo nosso trabalho na Casa Redonda está voltado para a descoberta da linguagem do 

espontâneo através do universo das brincadeiras das crianças. Nossa atitude é de escuta ao que elas 

têm a nos ensinar, são elas portadoras de uma origem, de um início que pode nos apontar com mais 

verdade a essência de liberdade, da alegria e da humanidade que habita dentro de nós. Passam pela 

Casa Redonda crianças de várias classes sociais, de diferentes nacionalidades, mostrando a riqueza 

de sua interatividade nas brincadeiras, isentas de preconceitos, prontas a se ajudarem mutuamente, 

criando laços afetivos que permanecem como substrato fértil na continuidade de suas vidas. 

Criamos uma documentação sobre a nossa experiência, que se constitui, hoje, num acervo 

de mais de 2.500 slides e fotografias, além de cenas filmadas e vídeos utilizados em cursos para 

formação de educadores. Este acervo, creio ser uma preciosidade, pelo fato de apontar para uma 

reflexão que atualmente se encontra distante de nossos cursos de Pedagogia, onde a criança pode 

ser vista em sua inteireza como um ser que possui dentro de si recursos que estão sendo pouco 

atendidos nos currículos das creches e dos serviços à escolaridade entre 2 e 7 anos de idade. 

É um material que existe como um documento do habitat da criança, da sua linguagem, de 

uma cultura infantil, pouco conhecida por nossas bibliografias psicológicas e pedagógicas. 

Nesse mesmo período desenvolvi uma série de treinamentos para professores de creches 

com o objetivo de iniciá-los numa nova leitura sobre a criança compreendendo o Brincar como uma 

linguagem de conhecimento. Criamos no Teatro Escola Brincante, um curso para formação de 

educadores nos moldes do projeto de magistério que havia formulado nos anos 80, quando ainda 

trabalhava na Escola Vera Cruz. Juntamente com outros profissionais que buscam no encontro com a 

atividade lúdica, o fio da meada para uma educação que afirme no homem o seu caráter 

eminentemente criador, o curso vem acontecendo há quase 10 anos com um público de professores 

de creches que atendem crianças da periferia, assim como professores da educação infantil 

interessados em ampliar seu conhecimento sobre a cultura Infantil.  

A partir de 1996  iniciei com um grupo de educadores um trabalho com as crianças da Aldeia 

de Carapicuíba. 

Esta atividade conta hoje com a presença de crianças de 3 a 18 anos, reunidas no que 

chamamos de uma Escola Cultural, em que através das danças, cantos, histórias, mitos, artes, jogos 

e brincadeiras, vamos construindo uma maneira delas terem acesso à cultura brasileira, no que tem 

de melhor, acreditando que uma vez inserido no corpo dessas crianças esse repertório criativo, elas 

poderão descobrir a si próprias como seres vivos, com uma identidade que lhes permita se integrar 

na comunidade e ocupar o seu lugar. 

Concluo aqui este traçado, na verdade um recorte, que pela linearidade da escrita nem 

sempre passa o que durante este anos foi sendo o meu percurso, com seus momentos de intensas 

descobertas. Somente uma linguagem poética poderia dizer da alegria que é o convívio do adulto, 

que se coloca diante da criança, antes de tudo, para deixá-la expressar na sua espontaneidade a 

natureza humana que está ali dentro querendo dar o SIM à vida. 



 

 

33

Na verdade, o que venho fazendo, nestes últimos anos, é me colocar à escuta, ouvir o 

humano na criança e sair por aí contando as histórias que ouço e que vejo, belas em sua 

simplicidade e em sua verdade. 

Deixei-me ser alfabetizada pelas crianças e gostaria de poder levar aos professores a língua 

que aprendi ao conviver com elas. O Brincar, como a linguagem de conhecimento que afirma a 

liberdade, a imaginação, a curiosidade, o Sim à vida, é tão necessário ao homem neste momento em 

que como humanidade temos que assumir o sagrado que é nossas vidas. 

 

 

 
         (Foto 5. Criança girando) 



 

 

34

Deste modo ou daquele modo, 

Conforme calha ou não calha, 

Podendo às vezes dizer o que penso,  

E outras vezes dizendo-o mal e com misturas,  

Vou escrevendo os meus versos sem querer,  

Como se escrever não fosse uma cousa feita de gestos,  

Como se escrever fosse uma cousa que me acontecesse 

Como dar-me o sol de fora. 

 

Procuro dizer o que sinto sem pensar em que sinto. 

Procuro encostar as palavras à idéia 

E não precisar dum corredor 

Do pensamento para as palavras 

 

Nem sempre consigo sentir o que sei que devo sentir. 

O meu pensamento só muito devagar atravessa o rio a nado 

Porque lhe pesa o fato que os homens o fizeram usar. 

 

Procuro despir-me do que aprendi,  

Procuro esquecer-me do modo de lembrar que me ensinaram, 

E raspar a tinta com que pintaram os meus sentidos,  

Desencaixotar as minhas emoções verdadeiras, 

Desembrulhar-me e ser eu, não Alberto Caeiro. 

Mas um animal humano que a Natureza produziu. 

 

E assim escrevo, querendo sentir a natureza, nem sequer como um homem, 

Mas como quem sente a Natureza, e nada mais. 

E assim escrevo, ora bem, ora mal,  

Ora acertando com o que quero dizer, ora errando,  

Caindo aqui, levantando-me acolá,  

Mas indo sempre no meu caminho como um cego teimoso. 

Ainda assim, sou alguém. 

Sou o Descobridor da Natureza. 

Sou o Argonauta das sensações verdadeiras. 

Trago ao Universo um novo Universo 

Porque trago ao Universo ele-próprio. 

 

Fernando Pessoa  



 

 

35

2. METODOLOGIA DA PESQUISA 
 

“É possível aprender, conhecer enquanto transformamos e 

 transformar enquanto conhecemos.”   

  R. Barbier 

 

O que motivou essa pesquisa foi uma necessidade pessoal de 

aprofundamento teórico, de integração das áreas de conhecimento, como 

Psicologia, Educação e Artes numa reflexão sobre a minha experiência prática com 

as crianças, já desenvolvida há alguns anos, dentro da Casa Redonda. Há um 

processo de tomada de consciência que se dá por meio do desenvolvimento de uma 

visão crítica, procurando o olhar pelo lado de fora em busca do conhecimento de 

dentro.  

A pesquisa sobre o trabalho desenvolvido no Centro de Estudos da Casa 

Redonda implica minha interação como pesquisadora com a equipe que participa da 

situação investigada. Estamos todos envolvidos em uma cooperação mútua, com 

relação ao acompanhamento, reflexão e avaliação dos processos de cada criança e 

do grupo. A reflexão dá-se através de uma abordagem em espiral, em movimento 

permanente de ampliação, cada vez mais aprofundada sobre a criança, na relação 

consigo própria e com o mundo. 

Sabia de antemão que a linha de pesquisa seria qualitativa, e eu, como 

pesquisadora, o meu principal instrumento. Minha preocupação seria com o 

processo e com os ‘significados’ dados ao projeto, abordando o tema, as 

contribuições teóricas, sua contextualização, a história de vida da coordenadora do 

projeto e a compreensão das pessoas envolvidas nesta reflexão sobre o trabalho da 

Casa Redonda. 

A questão era: para que direção caminhar? Para a apresentação do projeto 

inicial, tive acesso à metodologia da pesquisação, proposta por René Barbier. Suas 

referências foram importantes para a ‘escuta sensível’ nas entrevistas e no processo 

dialético de conhecimento e transformação durante a pesquisa. 

Barbier contribuiu com a compreensão sobre o ser humano como: “uma 

totalidade dinâmica, biológica, psicológica, social, cultural, cósmica, indissociável” 

(2002), ou seja, como uma complexidade de referências e de noções entrecruzadas 



 

 

36

para compreender o seu universo e o do outro, através das atitudes, 

comportamentos, idéias, valores, símbolos e mitos da existencialidade de cada um. 

Quanto à minha contribuição ao trabalho da Casa Redonda, participo como 

atuante nas oficinas de Arte, estabelecendo um relacionamento entre conhecimento 

e ação. No trabalho da pesquisa, a observação dá-se no ambiente natural da escola, 

como fonte direta de dados, e nas reuniões de equipe, que apresentam fatos 

descritivos e processos vividos pelas crianças e pessoas envolvidas. Assim, a 

investigação não é apenas permeada pelo significado dado pelo meu olhar, 

influenciado pela minha história pessoal e bagagem cultural, mas também pela 

minha atuação prática com as crianças.  

Quanto às exigências teóricas da pesquisa, é preciso definir as estratégias da 

busca de conhecimento, sua concepção, organização e áreas de aplicação. Está 

localizada na área das ciências humanas, e trata-se de uma pesquisa qualitativa, 

focalizando o processo e o significado deste trabalho e sua dinâmica interna. 

É difícil definir a metodologia de pesquisa mais adequada para tratar este 

objeto de estudo, porque ele trata da sensibilidade, que não é mensurável. Tendo 

em vista a caracterização do tipo de pesquisa, pode-se dizer que é “um estudo de 

caso”, não apenas de modo descritivo, mas aberto e flexível, cruzando as 

informações num diálogo entre a prática e a teoria. Incluo a subjetividade na 

construção desse conhecimento, estudando a particularidade e a complexidade de 

dimensões de um caso singular. Destaco “as diferenças sutis, a seqüência de 

acontecimentos em seu contexto e a globalidade das situações.” (Stake,1999: 11). 

Coloco-me como investigadora deste caso na função de educadora com o propósito 

de “informar, ilustrar, contribuir (...), socializar e liberar” (op cit: 83). 

Como pesquisadora, coloco-me na posição de uma observadora participante, 

pois tenho uma função de educadora neste projeto. Gostaria de partilhar com outros 

educadores esta experiência tão significativa, através da qual pude articular minha 

formação como psicóloga e educadora, integrando as manifestações artísticas com 

o trabalho corporal, tendo a visão do ser humano, em todos os seus aspectos: físico, 

emocional, mental e espiritual. 

Está muito presente neste meu olhar de pesquisadora o que diz Barbier 

(2002): “o pesquisador descobre todos os reflexos míticos e poéticos, assim como o 



 

 

37

sentido do sagrado freqüentemente dissimulado nas atividades mais banais e 

cotidianas.”  

O papel da teoria nesta pesquisa está associado às exigências pessoais de 

fundamentar a prática, sendo um cotejo equilibrado entre o saber formal e o informal.    

Primeiramente, é preciso contextualizar o momento histórico-social em que 

este trabalho acontece, como um diagnóstico da situação, “da vida social, política, 

afetiva, imaginária e espiritual da época.” (Barbier, 2002).  

Quanto às estratégias da pesquisa, está a busca de informações sobre o 

quadro referencial do trabalho desenvolvido na Casa Redonda há vinte e cinco anos, 

alimentando-me de autores que contribuíram teoricamente, como raízes deste 

projeto.  

A forma de obter estas informações foi por meio de entrevistas com a 

iniciadora deste projeto, Maria Amélia Pereira, registrando sua história de vida, 

pessoas e leituras básicas e fundamentais no seu processo, obtendo assim maior 

aprofundamento das informações. 

Reflito sobre a autobiografia de Maria Amélia Pereira, percebendo que “o 

profissional não está separado da pessoa, assim como a identidade está atada a 

uma identidade profissional.” (Moraes, 2002: 87). O conceito de autobiografia, 

enquanto um constructo metodológico, está relacionado ao conceito de experiência, 

como eixo para uma aprendizagem ativa, num processo de rememoração, 

ordenação e narrativa, de forma reflexiva desta experiência, sendo transformador e 

gerador de conhecimento. 

Retomo a história da Casa Redonda em conjunto com o projeto pessoal de 

Maria Amélia Pereira, em diálogo com a minha experiência pessoal e direta neste 

mesmo contexto, fazendo uma leitura atual. 

No contato com os autores indicados por Maria Amélia Pereira, como sendo 

as contribuições teóricas, as raízes, busquei as afinidades com outros autores, que 

referendassem o trabalho. Pesquisei um referencial teórico mais amplo, por meio de 

uma pesquisa bibliográfica, para estabelecer diálogos, orientar a pesquisa sobre a 

Casa Redonda, definir conceitos e ajudar a formular interpretações de modo mais 

abrangente sobre este trabalho. 



 

 

38

Propus entrevistas, através da escuta sensível, com as educadoras da Casa 

Redonda, com o intuito de buscar o saber informal, o imaginário de cada uma, suas 

impressões, percepções, sensações e intuições, para registrar a prática, que poderia 

me apontar facetas, olhares, perspectivas e representações que trariam a vivência 

do processo, da construção deste saber. 

Sabemos da impossibilidade de uma neutralidade no campo da pesquisa. Há 

interações significativas entre o observador e o campo observado. Acredito que esta  

pesquisa sobre a prática e os fundamentos do trabalho da Casa Redonda poderá 

contribuir para outros educadores, no sentido de propiciar uma reflexão sobre uma 

experiência de educação centrada na dimensão do sensível, podendo vir a ser um 

referencial para que busquem re-significar sua visão educacional, gerando respostas 

e ações criativas. 

Propus entrevistas semi-estruturadas, individuais, com seis ex-alunos e tinha 

como critério que estivessem cursando, atualmente, o nível superior. Foram 

entrevistas qualitativas, a partir de um roteiro básico, flexível, permitindo as 

necessárias adaptações, nas quais pudessem narrar certos episódios, que 

respondessem algumas questões surgidas ao longo da investigação desta pesquisa, 

cujo objetivo era a construção da história da Casa Redonda, desde o seu início até o 

momento presente. 

Entrevistei também pessoas que influenciaram o trabalho da Casa Redonda e 

fazem parte do seu quadro de referências sobre determinados temas que serão 

abordados, como: Lydia Hortélio - Cultura Infantil, Antônio Nóbrega - Cultura 

Brasileira, e Sylvio Sawaya, o arquiteto da Casa Redonda, que estuda os aspectos 

sagrados que se manifestam na Arquitetura. Foram entrevistas abertas, flexíveis, 

com liberdade de percurso, com o objetivo de trazer esses conceitos de forma viva. 

Como procedimento da pesquisa, utilizei documentos produzidos pela Casa 

Redonda, sejam fotografias, destacadas ao longo desta dissertação e vídeos, que 

trazem elementos mais concretos e visuais sobre o projeto realizado, assim como 

registros da observação factual e desenhos, como expressões do imaginário dos 

sujeitos em questão. O objetivo é tornar este conhecimento, científico, apesar de ser 

permeado pela subjetividade expressa nas falas das crianças, nas brincadeiras, nos 

contos e canções da cultura infantil. Desse modo, penso que este material possa ser 

um referencial para outros educadores. 



 

 

39

Propus uma forma de comunicação, compreensível para leigos e não leigos 

sobre o tema, explicitando a multiplicidade de aspectos envolvidos, com uma 

intenção estética, para sensibilizar o leitor a entrar em contato com sua dimensão 

interna, fazendo sua leitura, desenvolvendo novas idéias, novos significados e novas 

compreensões. 

Utilizei a metáfora da árvore (Desenho 2 e 3) como imagem para a 

estruturação e encadeamento dos conteúdos que são apresentados nessa pesquisa, 

especificando as raízes, a seiva, o tronco do trabalho e suas ramificações. A árvore 

também é uma imagem representativa do centro que se expande. 

Existem vários simbolismos em relação à árvore nas culturas humanas, onde 

a árvore é reverenciada, com “cultos em bosques sagrados, árvores dedicados aos 

deuses, entes sobrenaturais vivendo dentro das árvores, rituais para as 

homenagens e súplicas a esses deuses que presidem a vida da semente, 

fecundação, germinação, conservação, reprodução.” (Cascudo, 2000: 27). 

Em muitas mitologias tradicionais encontramos a árvore da vida que, ora 

emerge da terra na direção do céu e ora desce do céu na direção da terra, apenas 

tocando-a com sua copa. Estamos acostumados a imaginá-la sempre iniciando seu 

crescimento das raízes para cima, esquecendo que, para seu desenvolvimento, é 

necessário uma copa frondosa. As pessoas também podem ser encaradas como a 

árvore que emerge da terra. 

 
“Céu em cima 

Céu em baixo 

Estrelas em cima 

Estrelas em baixo 

Tudo o que está em cima 

Também está em baixo 

Percebe-o 

E rejubila-se.” 

 

Texto Alquímico, citado em “A prática da Psicoterapia”, de Jung (1988). 

 



 

 

40

Segundo Mircea Eliade, “a árvore da vida não foi escolhida unicamente para 

simbolizar o Cosmos, mas também para exprimir a Vida, a juventude, a imortalidade, 

a sapiência.” (2001: 124). 

Na mitologia norueguesa, existe a Yggdrasil, árvore cósmica, considerada o 

centro do universo e origem do tempo, do espaço e da vida. Seus ramos, tronco e 

raízes ligam o céu a terra e aos mundos subterrâneos dos deuses, gigantes e 

mortos. 

Um simbolismo presente na cultura judaica é a árvore das Sefirot ou das 

vidas, que seria uma árvore divina, com a raiz no céu e a copa na terra, invertida em 

relação à árvore humana, como um caminho de emanação da luz infinita, passando 

pelos caminhos da sabedoria. 

Na cultura católica também existe o símbolo da árvore do paraíso, como 

sendo a árvore do conhecimento. 

Para o educador suíço Pestalozzi (1746-1827), o homem é como a árvore. 

“Uma educação perfeita é simbolizada por uma árvore plantada perto de águas 

fertilizantes. Uma pequena semente que contém o germe da árvore, sua forma e 

suas propriedades, é colocada no solo. A árvore inteira é uma cadeia ininterrupta de 

partes orgânicas, cujo plano existia na semente e na raiz.” (apud Gadotti, 2004: 98). 

O poema védico que trata dos “divertimentos” e “ensinamentos” do Senhor 

Krishna, chama-se Upanishad, que significa, em sânscrito, pôr-se aos pés da árvore 

para ouvir as palavras do Mestre. (Sanchez Teixeira, 2000:67). 

O trabalho da Casa Redonda está pautado no poder propulsor da Natureza, 

como sendo o habitat natural das crianças, como uma afirmação de vida e de 

crescimento, “como uma árvore que estende seus galhos no vasto ambiente, mas 

que, proporcionalmente, aprofunda suas raízes, pois do contrário, não encontrará 

muitas condições de manter-se nutrida.” (Lima, 2004). 

Nas culturas que ainda estão vinculadas à natureza, percebe-se uma 

comunhão e reverência à natureza, à criança, ao humano, onde tudo faz parte de 

um todo maior, como uma unidade, com a compreensão da natureza interna e 

externa de maneira integrada. 



 

 

41

No espaço de natureza da Casa Redonda, existe uma ‘árvore-mãe’ (foto 6), 

como é chamada pelas crianças, muito presente na experiência diária das crianças, 

que vivem seus desafios, brincando nos seus galhos cada vez mais altos, ou apenas 

se refrescando embaixo de sua sombra nos dias ensolarados, ouvindo histórias e 

recebendo massagem. 

A busca de palavras e imagens poéticas dentro da formulação do 

conhecimento é uma característica do meu modo de aprender, trazendo a linguagem 

do sensível através de metáforas que falam diretamente ao coração. 

Introduzo este amálgama de idéias com o intuito de direcionar o olhar, o ouvir, 

o sentir em diálogo com a experiência de vida de cada leitor, para que o trabalho da 

Casa Redonda possa ser mais bem apreendido. 

 

 

 
         (Foto 6. Crianças embaixo da árvore) 

 



 

 

42

 
(Desenho 2. Desenho de criança: Árvore-mãe)



 

 

43

 
     (Desenho 3 – Metáfora da árvore-mãe-terra) 

 

 



 

 

44

2. CONTEXTUALIZAÇÃO 

2.1. Contextualização da Casa Redonda: o solo, o chão, a terra 

 

 “Mestre não é quem sempre ensina, mas quem de repente aprende”. 

Guimarães Rosa  

 

Para contextualizar o trabalho desenvolvido na Casa Redonda, que teve início 

na década de 80, teríamos que fazer um percurso pela história da construção do 

pensamento pedagógico, com uma reflexão sobre a prática da educação. Percebe-

se que diferentes teorias pedagógicas influenciam a educação até os dias de hoje.  

Para esta dissertação, focalizamos o momento em que a criança aparece 

como central no pensamento pedagógico brasileiro. É quando a criança passa a ser 

considerada a própria fonte da educação, a partir da idéia de que todos os seres 

humanos têm natural potencialidade para aprender de forma significativa. 

Na história da Educação Brasileira, recebemos a influência das idéias do 

educador norte-americano John Dewey, quando, em 1932, Anísio Teixeira introduziu 

o Manifesto dos Pioneiros da Escola Nova. 

Dewey propôs a democratização do ensino, devido às necessidades trazidas 

pela industrialização, em contraposição à formação dos filhos das elites, propondo 

uma nova ordem social. Afirmava que o ensino deveria dar-se pela ação, pela 

atividade pessoal do aluno, reconstruindo a experiência da vida concreta, ativa, 

produtiva, de cada um, centrada no aluno. “A educação era essencialmente 

processo e não produto.” (apud Gadotti, 2004: 144). O aluno seria o autor de sua 

própria experiência, através dos princípios de iniciativa, originalidade e cooperação. 

 Neste período, surgiram métodos de ensino através de projetos, centros de 

interesse e trabalho por equipes. Começava-se a pensar nas necessidades infantis, 

por exemplo: o ambiente físico da escola passa a conter a idéia de um mobiliário 

adequado ao tamanho da criança. 

 A pedagogia passa a basear-se no estudo da criança, compreendendo a 

infância como um conjunto de possibilidades criativas, onde todo ser humano tem 

necessidade vital de saber, pesquisar e trabalhar. Para as crianças, essas 

necessidades se manifestam nas brincadeiras, com seus desafios. O professor 



 

 

45

deveria ser um colaborador e o aluno seria avaliado pelos trabalhos individuais ao 

longo do ano. 

  No contexto mundial, o período dos anos 60 a 80 foi marcado por criações de 

escolas democráticas. Segundo Helena Singer, as escolas democráticas, são 

compreendidas com um caráter de resistência aos mecanismos de poder, propondo 

uma educação para a autonomia, para uma sociedade mais igualitária. Seria uma 

“vida em comunidade sem ativar o dispositivo de moralização que opera mediante a 

identificação com a norma e a submissão.” (1997: 164-5). 

No final dos anos 60, as escolas democráticas propuseram movimentos 

internacionais, expondo seus questionamentos, mas depois retornaram ao 

isolamento. 

Singer fala sobre o papel das escolas democráticas, opondo-se ao modelo 

básico da escola, propondo uma transformação social e “questionando a primazia do 

saber, que advoga a técnica e a disciplina como elemento básico da educação.” 

(1997:169). 

“Essa posição de resistência refere-se (...) a uma atitude diante da atualidade definida pela 

escolha voluntária por um modo de pensar e agir que se apresenta como uma tarefa de 

crítica transcendental e busca indefinida da liberdade (...) no campo da educação porque 

recusa o estatuto de verdade da pedagogia que, em nome da supremacia do conhecimento, 

desenvolve técnicas de aprendizado que visam o treinamento de corpos mais dóceis e 

eficientes.” (Singer, 1997: 170-1). 

A questão básica dessas escolas está relacionada à busca de compreensão 

das novas formas de subjetividade. 

“No Brasil, durante a década de 60, ocorre o aumento do número de universidades e a 

ampliação da escolaridade mínima obrigatória, de quatro para oito anos. O ensino secundário 

era dividido em dois ciclos: ginasial e clássico (ou científico). Já em 1961, a educação visava 

atender ao desenvolvimento econômico e social. Nesta época, surgem, no Estado de São 

Paulo, os Ginásios Estaduais Vocacionais, com uma proposta integradora de trabalho manual 

e intelectual, e os Pluricurriculares Experimentais, que aproximam a cultura geral e formação 

específica, significando uma tentativa de transformação dos cursos ginasiais.” (Sanchez, 

1997: 219). 

Segundo Lucília Bechara Sanchez, na época professora de matemática do 

Ginásio Estadual Vocacional Osvaldo Aranha, essas experiências tinham por 

objetivo a formação integral do aluno e o exercício da cidadania, através de 



 

 

46

vivências, da valorização de atitudes e do desenvolvimento de conceitos e 

habilidades, olhando também para os aspectos subjetivos da aprendizagem e o 

interesse do aluno. 

Esse é o cenário onde se insere a Escola Vera Cruz, “num momento de 

influência da revolução cultural e das transformações sociais da década de 60: 

liberdade de expressão e de costumes e priorização do indivíduo para a sociedade.” 

(Sanchez, 1997: 219). 

A Escola Vera Cruz nasce em 1963, como escola particular, sendo uma 

associação sem fins lucrativos, formada por um grupo de mães e educadores, com 

um ideal de transformação da sociedade através da educação. Atualmente, está 

com 42 anos de existência. 

Durante os anos 60, tivemos um período de efervescência cultural, política e 

social que promovia experiências alternativas de transformação, buscando novas 

teorias pedagógicas. As décadas de 60 e 70, foram marcadas pela ditadura militar, 

que reprimiu a sociedade civil, tentando eliminar qualquer forma de oposição. 

Maria Amélia Pereira chega a São Paulo nesse período e cursa Pedagogia na 

PUC-SP, foco de muitas manifestações políticas. Participa do trabalho desenvolvido 

pela Escola Experimental Vera Cruz. O caráter experimental dá a esta escola a 

possibilidade de criação e inovação. O papel do professor tem um peso histórico, no 

sentido do exercício de uma atuante reflexão sobre sua práxis dentro do projeto da 

escola experimental. 

As propostas da Escola Experimental Vera Cruz tornaram-se contribuições 

importantes para se repensar a Educação: as relações interpessoais, a dinâmica de 

sala de aula, o surgimento das equipes técnicas de coordenação e os especialistas: 

psicólogos, pedagogos e administradores. 

Sanchez afirma que, nas décadas de 60 e 70, havia uma crítica à escola 

reprodutora “e as investigações se voltaram para a sala de aula e para o processo 

de ensino e aprendizagem, particularmente para as questões didáticas. A partir de 

80, as atenções voltaram-se para as organizações escolares, que começam a ter 

uma dimensão própria.” (1997:10-1). 

 Ainda nos anos 60, foram importantes as contribuições das écoles nouvelles, 

em Sèvres, na França, propondo uma metodologia ativa no currículo convencional. 



 

 

47

Deram origem aos ginásios vocacionais, às escolas ativas, às escolas experimentais 

e aos colégios de aplicação das universidades, entre outros. Em 1961, são 

oficializadas as escolas experimentais, nas quais o Vera Cruz se enquadrou.  

 Os fundamentos metodológicos desta escola eram de Maria Montessori1 e 

Lubienska, importantes pensadores na década de 60 quanto à democratização do 

saber, que propiciava o respeito à individualidade, o desenvolvimento dos sentidos, 

o ritmo, a consciência do corpo e do espírito. 

 Na Escola Vera Cruz, os professores tinham uma forma reflexiva e crítica de 

participação nas decisões pedagógicas, preocupados com o processo de 

aprendizagem e com os aspectos afetivos do aluno. Uma forte característica era a 

qualidade do material pedagógico e a metodologia do trabalho pessoal 

complementando as aulas coletivas. 

Desde 1970, o Vera Cruz se posiciona de forma crítica à escola tradicional, 

tendo como pressuposto que o aluno é um ser ativo na construção de sua 

aprendizagem, num processo contínuo de transformação.  

Neste mesmo período, as escolas públicas, que até então ocupavam um 

espaço importante na Educação deste país, eram democráticas, propondo uma 

educação política, desalienadora, formadora e informadora, voltada para a sua 

“função transformadora.” (Lopes, 1997: 22). Após o golpe militar de 1964, elas vão 

gradativamente sendo excluídas desta função. É justo neste momento que as 

escolas particulares, geridas como escolas privadas com ou sem fins lucrativos, 

começam a surgir e passam a atender a elite e a classe média, que buscavam 

qualidade de ensino. 

A educação pública, na busca da universalização do ensino, passa a atender 

as camadas mais desfavorecidas deste país, com toda a problemática envolvida: 

falta de recursos, estruturas precárias, baixos salários, problemas de formação de 

educadores, uma grande demanda de crianças e adolescentes, que sofrem outras 

tantas carências, como alimentares, de saúde, etc.. 

                                                 
1 Maria Montessori (1870-1952) propôs materiais didáticos concretos para estimular a atividade dos 
sentidos. Promovia a “auto-educação da criança, colocando meios adequados de trabalho à sua 
disposição” (apud Gadotti, 2004:151). Para ela, a professora era a guardiã da chama da vida interior 
das crianças. 
 
 



 

 

48

 Na década de 70, predominou o desencanto com a escola, surgindo 

iniciativas não escolares. Na década de 80, aumenta o número de organizações 

não-governamentais, “buscando soluções microestruturais, valorizando o vivido, os 

pequenos projetos e categorias pedagógicas como alegria, decisão, escolha, 

vínculo, escuta, os pequenos gestos que fazem da educação um ato singular.” 

(Gadotti, 2004: 204). 

 No início da década de 90, surge a discussão da educação como cultura, com 

os temas diversidade cultural, diferenças étnicas e de gênero. O pensamento 

pedagógico brasileiro é muito rico e está em movimento, em busca da reconstrução 

do sistema educacional, contribuindo para a interpenetração das classes sociais e a 

formação de uma sociedade humana mais justa para um novo Brasil. 

 Depois desse breve passeio pela educação no Brasil no século passado, 

apresento, na seqüência, os autores que fazem parte da reflexão teórica na 

construção da prática pedagógica da Casa Redonda Centro de Estudos, no início 

dos anos 80, inserida neste contexto sóciopolítico, cultural e ideológico. 

 Esta proposta de trabalho leva em conta a compreensão dos métodos de 

ensino e processos de aprendizagem que vigoravam nessa época, buscando abrir 

um espaço que viesse a se constituir num Centro de Estudos e Pesquisa sobre a 

Cultura Infantil. Neste Centro, as crianças, na faixa etária correspondente à 

Educação Infantil, conviveriam num espaço de natureza, experienciando-se como 

‘Ser Brincante’, através de uma relação interativa e significativa consigo próprio, com 

o outro e com o seu entorno. 



 

 

49

3.2. REFERÊNCIAS TEÓRICAS: raízes  

 

Os autores citados a seguir: Anísio Teixeira, Agostinho da Silva, Paulo Freire 

e Sandór Pethö, foram referências na construção da prática pedagógica da Casa 

Redonda, já que, através de seus textos, propostas ou convívio, trouxeram reflexões 

importantes para olhar a criança, na sua inteireza. 

 

3.2.1. Anísio Teixeira, educador 

 

“A única finalidade da vida é mais vida. Se me perguntarem o que é essa vida, eu lhes direi 
que é mais liberdade e mais felicidade. São vagos os termos. Mas, nem por isso eles deixam 
de ter sentido para cada um de nós. À medida que formos mais livres, que abrangermos em 
nosso coração e em nossa inteligência mais coisas, que ganharmos critérios mais finos de 
compreensão, nessa medida nos sentiremos maiores e mais felizes. A finalidade da 
educação se confunde com a finalidade da vida.” (Anísio Teixeira,1934) 

 

“Anísio Teixeira nasceu em 12/07/1900, em Caitité, na Bahia.(...) Formado 

pela Faculdade de Direito do Rio de Janeiro, exerceu, ao longo da vida, atividades 

acadêmicas, políticas e culturais, com projeção nacional e internacional. Iniciou a 

vida pública ainda muito jovem (1924), ocupando diversos cargos importantes. 

De 1924 a 1929, foi Inspetor Geral do Ensino Público na Bahia, além de 

professor de filosofia e história da educação, na Escola Normal de Salvador. 

De 1930 a 1935, exerceu o cargo de Diretor Geral do Departamento de 

Educação do Distrito Federal. Em 1934, assumiu o cargo de Professor do Instituto 

de Educação do Distrito Federal até 1961. 

Perseguido pelo Estado Novo, em 1935, ficou afastado de cargos públicos, de 

1936 a 1946, período em que exerceu atividades de tradutor, comerciante, 

minerador, industrial e exportador. 

Voltando à vida pública, em 1946, permaneceu até 1964, quando seus 

direitos foram cassados pelo regime militar. Nesse período, exerceu inúmeras 

funções: Conselheiro de educação Superior da Unesco, Secretário da Educação e 

da Saúde da Bahia (1946 a 1950), Secretário Geral da Campanha Nacional de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Capes (1951 a 1967), Diretor do 



 

 

50

Instituto Nacional de Estudos Pedagógicos – Inep (1952), Membro do Conselho 

federal de Educação (1962), Reitor da Universidade de Brasília (1963). 

Foi um homem da prática e seus discursos eram de cunho mais político-

ideológico do que teórico (Geribello, 1977). Era considerado um reformador. Sua 

formação foi muito influenciada pelos jesuítas (formação humanista clássica) e pelo 

espírito naturalista e científico do pai – que se destacava por suas idéias liberais e 

agnósticas, levando-o, durante parte de sua juventude, ao debate entre a fé e a 

razão. (...) Sua fé religiosa transformou-se em fé republicana e democrática por 

influência da filosofia pragmática de John Dewey, que introduz o conceito de 

experiência significativa e reflexiva, dentro de um processo de aquisição de 

conhecimento. Anísio Teixeira foi seu discípulo e principal divulgador no Brasil.” 

(Sanchez Teixeira, 2000: 70-1). Morreu no Rio de Janeiro, em 1971. 

A contribuição de Anísio Teixeira para o trabalho da Casa Redonda está no 

fato de apresentar uma nova filosofia da educação: 

 “valorizando o tipo de experiência de cada um como sendo a filosofia de cada um. (...) A 

escola deve dar ouvidos a todos e a todos servir, com flexibilidade da inteligência de sua 

organização e dos servidores, (...) transformando-se a si mesmos e transformando a 

escola.(...) O educador, ao lado da técnica e informação, deve possuir uma clara filosofia da 

vida humana e uma visão delicada e aguda da natureza do homem.” (Teixeira, apud in 

Gadotti, 2004: 245).  

Maria Amélia Pereira estagiou no projeto da Escola Parque de Salvador e ali 

se deu seu primeiro encantamento, vendo na prática a possibilidade de se criar no 

Brasil um sistema público de qualidade. O projeto arquitetônico da Escola Parque, 

implantada dentro de uma comunidade periférica de Salvador, atendendo à 

população de baixa renda, destacava-se pela sua qualidade estética, confirmando o 

lugar da escola nova como um marco-educacional, gerenciador de transformações. 

Segundo Maria Amélia, a presença de todas as linguagens expressivas da 

arte - música, dança, literatura -, como elementos tão importantes quanto as demais 

áreas do conhecimento, postulava um modo diferenciado de fazer educação, 

apostando no processo criativo como chave para o desenvolvimento harmonioso do 

ser humano.  



 

 

51

Na Escola Parque, Maria Amélia vivenciou essa experiência de ênfase na 

qualidade profissional do educador e o investimento em sua formação. Sua 

aprendizagem foi significativa, trazendo estes aspectos para a Casa Redonda, 

através da valorização da participação direta dos educadores na elaboração do 

projeto. 

 

3.2.2.Agostinho da Silva, filósofo 

 

“Liberdade é ser aquilo que se é e ser contagioso.” 

Agostinho da Silva 

 

George Agostinho Baptista da Silva (1906-1994), professor universitário, 

escritor e filósofo, nasceu no Porto. Licenciou-se em Filologia Clássica, na 

Universidade do Porto. Quando era professor no Liceu de Aveiro, e por ter recusado 

assinar uma declaração imposta pelo estado Novo aos professores, na qual se 

comprometia a nunca seguir a ideologia comunista, exilou-se no Brasil, não por ser 

comunista, mas por considerar a imposição um atentado à sua liberdade de 

pensamento. Viveu no Brasil muitos anos, onde fundou e pôs em atividade centros 

de divulgação cultural e departamentos universitários, nomeadamente na 

Universidade de Brasília, regressando a Portugal quando o regime anterior não o 

poderia mais molestar. Foi consultor do Instituto de Cultura da Língua Portuguesa, 

um dos principais colaboradores da Revista Seara Nova e um dos maiores 

pensadores portugueses. (Mendanha, 1995). 

Agostinho da Silva, o “velho mestre menino”, foi sempre norteado pela idéia-

força da nação portuguesa, propondo um Centro de Estudos Afro-Orientais, com os 

países de língua comum: Brasil, Portugal, Macau, Timor, Angola e Moçambique. 

Participou na Direção Geral de Ensino Superior, passou por Santa Catarina, 

Rio de Janeiro e, por fim, Brasília, para ajudar na Universidade, fundada por 

Juscelino Kubitschek, juntamente com Darcy Ribeiro e Ciro dos Anjos. 

Na Universidade de Brasília, colocava- se como a “presença de Portugal”, e 

afirmava a necessidade de rever o papel da Filosofia e defendia a presença de um 

Instituto de Teologia, de todas as religiões. Propunha uma universidade flexível, com 



 

 

52

um currículo adaptado aos desejos e possibilidades de cada um, com forte 

integração entre as áreas, para que os alunos pudessem ver por outros ângulos.  

Fundou o Centro Brasileiro de Estudos Portugueses, plantando 

simbolicamente quatro pinheiros do Pinhal de Leiria, marcando a presença real de 

Portugal, para que sobre esse mundo geográfico fizesse um outro mundo espiritual. 

Teve o apoio de Anísio Teixeira com dinheiro e pessoas à disposição. 

Para ele, era importante ensinar a língua para que se aprenda o que há de 

fundamental na psicologia de um povo através da língua que ele fala, abrindo a 

compreensão de um Brasil construído sob a influência indígena, africana e ibérica 

(Portugal e Espanha).  

Agostinho da Silva foi uma referência cultural na Bahia e em várias partes do 

Brasil, em meados do século passado, com sua sabedoria e carisma. Em vários 

momentos de sua obra, a imagem da Criança está presente como o Menino 

Imperador do Mundo, que é coroado na Festa do Espírito Santo. Esta festa, ainda 

hoje, acontece em Portugal e no Brasil, afirmando a criança como mensageiro do 

renascimento espiritual do homem, “restaurando a criança em nós, para em nós 

coroarmos Imperador.” (1989(b): 196). 

Sobre o papel do educador, ele dizia:  
“(...) O mestre deve-lhes [aos discípulos] dar o hábito e o amor do pensamento, desenvolver o 

que neles há de verdadeiramente humano, deve acostumá-los a chegarem sempre ao fim de 

seus raciocínios, a não cansarem e desistirem; deve levá-los a que tenham as idéias como 

guias de vida; todo o homem que pensa e se obedece é caminhoneiro da estrada da verdade, 

venha donde vier, venha por onde vier” (op cit: 42-3). 

Para ele, “o mestre é o homem que não manda; aconselha e canaliza, 

apazigua e abranda; não é a palavra que incendeia, é a palavra que faz renascer o 

canto alegre do pastor depois da tempestade; não o interessa vencer, nem ficar em 

posição; tornar alguém melhor – eis todo o seu programa; para si mesmo, a dádiva 

contínua, a humildade e o amor do próximo.” 

Ele dizia que o professor deveria se especializar no imprevisível, com uma 

curiosidade universal, com elasticidade, espírito jovial e aberto, amor à vida, 

entusiasmo, alegria, paciência, cooperação e tolerância. Este deve cultuar a razão, 

serenidade, beleza harmoniosa e a medida atitude. 



 

 

53

Para ele, a escola é parte indispensável do mundo e deveria se ensinar a 

estudar, satisfazendo os gostos de cada um, com suas diversidades e variedades e 

com uma atitude crítica em relação aos problemas da vida.  

Para a Casa Redonda, as idéias do Prof. Agostinho da Silva foram e 

continuam sendo ‘alimento vivo’ nascido das conversas entre o professor e Maria 

Amélia. Segundo ela, nesses momentos preciosos de contato pessoal, o professor 

Agostinho tinha o poder de trazer à consciência aquilo de mais verdadeiro e 

autêntico que estava inconsciente. Era através desse processo que ele definia o 

significado da palavra educação e a função de educador. Ficou presente para Maria 

Amélia uma lição de vida relacionada à unidade que ele vivia entre o pensamento e 

a prática. 

Segundo Maria Amélia, a coerência essencial do Prof. Agostinho incomodava 

os padrões estabelecidos, a falsa regra, a conveniência, a normalidade, a hipocrisia 

institucionalizada. Seus princípios não eram temas literários ou plataforma política, 

apenas postulavam sua existência. 

Nas palavras de Maria Amélia, ele dizia que “o difícil da vida é saber fazer 

perguntas. Dar respostas, todos dão, até porque nossas escolas são formadores de 

respostas. O racional só serve para chegar à fronteira do irracional.” 

Para Maria Amélia, o Prof. Agostinho da Silva confirmou a possibilidade de 

reunir conhecimento e subjetividade, força e suavidade através do viver a 

experiência humana, que é a liberdade de ser si próprio. 

Ele dizia que era preciso compreender que a vida é mais abrangente do que a 

matemática. É preciso inverter o olhar da educação, fazendo o professor espelhar-se 

no ser criança e redescobrir em si próprio a possibilidade de ser, usando as 

qualidades distintivamente humanas que são: a imaginação em vez do saber; o jogo, 

em vez do trabalho e a totalidade, em vez da separação.  

Ele dizia: “não force nunca, seja paciente. Não force a arte, nem a vida, nem o 

amor, nem a morte. Deixe que nos suceda como um futuro maduro que se abre e 

lança no solo as sementes fecundas. Que não haja em si, no anseio de viver, 

nenhum gesto que lhe perturbe a vida”. 

Outro aspecto importante para a Casa Redonda foi a formulação de 

Agostinho da Silva sobre a Festa do Divino. Nesta festa, um menino é coroado 

imperador representando uma sociedade do futuro, onde a plena liberdade do 



 

 

54

pensamento, sensibilizada pela fantasia e imaginação da criança, anuncia a profecia 

do reino do Espírito Santo, um reino sem fome e sem violência social. 

A fé, inspiração e lucidez de Agostinho da Silva traduziam-se em uma busca 

incessante da vida, o que fazia, defendendo, não só para as crianças, o direito de se 

viver em plenitude e liberdade. 

Estes aspectos apontados estão sempre presentes nas reflexões da Casa 

Redonda, no acontecer de uma educação que privilegia a cultura da infância 

inserida no chão brasileiro. 

 

3.2.3. Paulo Freire, educador 

 
“O destino do homem deve ser o de criar e transformar o mundo, sendo sujeito da sua ação.”

               Paulo Freire 

  

“Paulo Freire nasceu em Recife, Pernambuco, em 1921. (...) Formou-se em 

Direito, na Universidade de Recife, sem, no entanto, seguir carreira. Dedicou-se 

sempre à educação, exercendo atividades acadêmicas, culturais e políticas que o 

projetaram nacional e internacionalmente. 

Iniciou sua carreira como professor de português do Colégio Oswaldo Cruz e 

foi diretor do Setor de Educação e Cultura do Sesi (Serviço Social da Indústria), 

Departamento Regional de Pernambuco, no qual teve os primeiros contatos com a 

educação de adultos trabalhadores. Na década de 50, foi diretor da Divisão de 

Cultura e Recreação do Departamento de Documentação e Cultura da Prefeitura 

Municipal do Recife e, depois, trabalhou no Departamento de Educação, apoiando o 

Movimento de Cultura Popular (MCP). 

Suas primeiras experiências com alfabetização de adultos, que resultaram no 

conhecido “Método Paulo Freire”, aconteceram em Angicos (RN), em 1963, 

enquanto organizava e dirigia uma campanha de alfabetização. 

No governo João Goulart, foi coordenador do Programa Nacional de 

Alfabetização, extinto pelo governo militar em 1964. Seu engajamento político, 

naquele momento, foi motivo para um exílio de quinze anos, que acabou por fazê-lo 

conhecido internacionalmente, tanto no Chile como na Suíça. 



 

 

55

Embora tenha se doutorado em Filosofia e História da Educação em 1959, na 

Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras da Universidade do Recife, foi após o seu 

retorno do exílio, em 1980, que passou a exercer atividades propriamente 

acadêmicas na Faculdade de Educação da Universidade Estadual de Campinas e 

na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Foi Secretário Municipal de 

Educação de São Paulo (1989-1991). 

Sua prática educativa tornou-se uma práxis revolucionária, com uma atuação 

político-pedagógica. Foi, segundo suas próprias palavras, um homem da prática, 

avesso a todo e qualquer academicismo, falando mais ao imaginário que à razão, 

(...) com um discurso pedagógico dotado de grande carga afetiva. 

 Despertou nas pessoas a esperança e o desejo de busca, de mudança, de 

transformação, significativamente.” (Sanchez Teixeira, 2000: 52-4). Faleceu em 

1997. 

 Paulo Freire dizia que a “história é possibilidade e o problema que se coloca 

ao educador e a todos os homens é saber o que fazer com ela” (apud Gadotti, 2004: 

234) . “E é neste fazer e re-fazer, que se re-fazem.” (apud Gadotti, 2004: 255). 

 Para o trabalho da Casa Redonda sua contribuição está, principalmente, no 

cunho social e político da educação, compreendendo a “concepção dialética em que 

educador e educando aprendem juntos, numa relação dinâmica na qual a prática, 

orientada pela teoria, reorienta essa teoria, num processo de aperfeiçoamento.” 

(apud Gadotti, 2004: 253). 

Paulo Freire fala sobre as várias “leituras” do mundo particular, onde ele 

relata: “fui alfabetizado no chão do quintal de minha casa, à sombra das mangueiras, 

com palavras do meu mundo e não do mundo maior dos meus pais. O chão foi o 

meu quadro-negro; gravetos, o meu giz.” (Freire, 2003: 15). Para ele, a alfabetização 

é o instrumento para se dar a palavra ao educando.  

Na Casa Redonda, a proposta é dar voz própria à criança enquanto sujeito, 

prestando atenção à maneira como a criança vê o mundo, suas descobertas e 

conquistas, compreendendo sua lógica, como independente da lógica adulta. 

 

 



 

 

56

  
3.2.4.- Pethö Sándor, médico e terapeuta 
 
“O que ensino são como sementes que vão caindo dentro de vocês. Elas se desenvolverão 
de diferentes formas, dependendo do campo interno de cada um ...” 

Pethö Sándor 

 

Nascido em Gyertyanos (Hungria), em 28/4/1916 e falecido em Caldas (MG), 

em 28/1/1992, foi psicoterapeuta, incentivando a prática de abordagem corporal com 

enfoque nas contribuições do pensamento Junguiano, junto a seus alunos, durante 

os anos que lecionou nas áreas de Psicologia Profunda, Psicologia Analítica, 

Cinesiologia e Psicomotricidade, na Faculdade de Psicologia da PUC e no Sedes 

Sapientae. 

A Calatonia, uma técnica de relaxamento idealizada por Pethö durante a 2ª 

Guerra Mundial, num Hospital da Cruz Vermelha em que trabalhava, indica tônus 

descontraído, solto, mas esta soltura não se refere somente ao ponto de vista 

estático e muscular. Cala deriva do grego “khalaó”, que indica “relaxação”, mas 

conforme sua referência também quer dizer “alimentação, afastar-se do estado de 

ira, fúria, violência, abrir uma porta, desatar as amarras de um odre, deixar ir, 

perdoar os pais, retirar todos os véus dos olhos, etc.” (Sándor, 1974: 92). 

Para Sandór, o “relaxamento é um método de recondiconamento 

psicofisiológico, (...) um meio condicionador que permite que cada um vislumbre 

aquilo que está destinado a ser e ajuda a que se prepare para cumprir sua 

incumbência individual como unidade dentro de uma unidade maior.” (op cit: 4-10). 

Quanto à técnica da Calatonia, seu procedimento ocorre de forma sistêmica, 

quase ritualística, sendo importante a atitude adequada do terapeuta, ao propor ao 

paciente o recebimento dos toques. Assim, adequa-se o paciente ao “campo de 

força” da terapia, preparando-se para o “ritual” e recebimento da “cura”. (Machado, 

1994: 125-6). 

Para Sandór, os toques sutis se utilizam “do alto potencial da sensibilidade 

cutânea, proporcionando uma vivência multissensorial, uma síntese de várias 

particularidades perceptivas e apercepivas, sintonizadas e sincronizadas numa 

configuração singular em cada indivíduo.” (1974). 



 

 

57

A atitude do terapeuta é de pedir ao paciente para liberar os empecilhos 

internos e externos. O paciente deve ser acolhido, evitando exacerbações afetivas, 

procurando observar a própria postura do terapeuta, quando da aplicação dos 

toques, de forma sutil. Pethö Sandór sugeria como referência a noção de um 

“Terceiro Ponto”, dentro da realização da técnica, que atuaria através do terapeuta 

(e não do seu ego), conforme a orientação da consciência. 

No espaço “consagrado” da terapia entre o terapeuta, o paciente e o “Terceiro 

Ponto”, cria-se um “campo de forças” que permitirá a evocação dos conteúdos 

inconscientes, cuja integração ao consciente redundará na cura psíquica e possui 

uma evidente “religiosidade”, constituindo-se num espaço separado, com interdições 

e prescrições conforme as regras do terapeuta ou às regras da escola terapêutica 

(sistema ritual) que o distingue do espaço homogêneo e racional do mundo profano 

e orientam as intenções de cura. (Machado, 1994: 129 e 137). 

Para o trabalho da Casa Redonda, as contribuições do Prof. Sandór foram no 

sentido do processo terapêutico de autoconhecimento, vivido por Maria Amélia 

Pereira, em conjunto com as reflexões sobre conteúdos da Psicologia Junguiana, 

que influenciaram sua prática pedagógica.  

As técnicas de relaxamento e integração fisiopsíquica e o repertório de toques 

aprendidos com o Prof. Sandór foram utilizados com as crianças, com resultados 

significativos na elaboração de seus sentimentos e sensações. O trabalho corporal, 

a partir desta compreensão do corpo enquanto veículo sensível, passou a fazer 

parte das brincadeiras das crianças, onde elas passaram a criar novas 

possibilidades de toques entre si, com penas, painas, pedras, flores, gotinhas de 

água, espalhadas com pincel. 

A experiência dos toques e a adesão instantânea das crianças a este tipo de 

abordagem corporal afirmaram, para os educadores da Casa Redonda, uma 

abertura para a compreensão de uma nova consciência corporal. 

Na visão de Maria Amélia, após alguns anos de utilização do trabalho corporal 

(foto 7 e 8) na Casa Redonda, é importante que todo educador vivencie ele próprio 

um processo de trabalho corporal, abrindo-se a uma percepção mais sensível de si 

mesmo, o que poderá  levá-lo a ter um olhar mais observador e compreensivo sobre 

cada criança. 



 

 

58

 

 
       (Foto 7. Toque com pedra) 

 

 

 
        (Foto 8 - Toque nos dedos dos pés ) 



 

 

59

3.3 . Fertilizantes 
3.3.1. Contribuições da Psicologia Junguiana  

 

 “Ser susceptível às forças mais elevadas é a grande genialidade.“ 

(Adams Henry, apud Hillman, 1995: 62). 

 

Jung trouxe contribuições importantes para a compreensão do indivíduo 

naquilo que lhe é mais particular e ao mesmo tempo inserido num contexto mais 

amplo, integrado à cultura, incluindo a noção de inconsciente pessoal e coletivo. 

Seu método de amplificação, fazendo paralelos com a mitologia, alquimia e 

religião, contribuiu para a compreensão da complexidade da psique humana, 

afirmando que os indivíduos em suas camadas internas guardam a experiência 

acumulada da raça humana. 

No processo de individuação, conteúdos do self, “que é arquétipo da 

totalidade e o centro regulador da psique, com poder transpessoal que transcende o 

ego” (Sharp, 1991: 142), emergem no mundo da consciência e as imagens internas 

dialogam com as experiências externas, particulares de cada um, com o propósito 

de realizar o que existe de único em cada pessoa. 

Sabemos hoje que o desenvolvimento da criança vai se dando 

gradativamente de um estado de consciência menos diferenciado para um mais 

diferenciado. Segundo a abordagem junguiana, inicialmente as crianças vivem num 

estado de ‘participação mística’, e, à medida que crescem, vão desenvolvendo a 

consciência de si próprias e do seu ambiente. 

Esta abordagem veio contribuir para uma reflexão mais aprofundada sobre o 

significado que os contos de fada possam ter. Estes se constituem num recurso de 

construção de uma ‘ponte’ entre o consciente e o inconsciente coletivo. Através dos 

contos, elas são transportadas para outro tempo e espaço, primordiais, provocando 

um outro estado de consciência, propondo uma experiência que segue em direção a 

um processo integrador.  

O substrato arquetípico presente nos contos de fada atua como amplificador 

capaz de promover a renovação da experiência pessoal. “Arquétipos são padrões 

inatos de apreensão, assim como a ave constrói instintivamente seu ninho, o ser 

humano apreende arquetipicamente uma situação.” (Freitas, 1987).  



 

 

60

Os contos funcionam como nossos mestres, que têm algo a dizer para nossa 

alma, a nos ensinar durante toda a vida, buscando a nossa essência. 

Jung discorre sobre as relações consciente e inconsciente entre curador e 

paciente, que podemos utilizar para fazer um correlato na relação constelada entre 

educador e educando. Existe uma relação consciente na atuação direta do educador 

com cada aluno e vice-versa, mas o aluno também se relaciona com o educando 

interno do educador, este, por sua vez, se relaciona com a imagem que o educando 

tem de educador, e as imagens internas de ambos, tanto do educador quanto do 

educando, se relacionam inconscientemente. 

O desenho abaixo exemplifica as possibilidades de comunicação e relação 

entre educador e educando, tanto consciente como inconscientemente: 

 Educador   consciência   educando 

 

 

Imagem de educando  inconsciente  Imagem de educador  

 (Diagrama apresentado no Curso “Corpo de Criança”, ministrado pelo Prof. Paulo Machado, e 

referenciado em Saiani, 2000: 114) 

 No processo educativo, em geral, estes aspectos não são levados em conta, 

muito pelo contrário, são reprimidos. Todos os alunos são tratados da mesma forma, 

ou colocados na mesma fôrma.  

A postura do educador, seja autoritária ou acolhedora, entre outras, pode ser 

decisiva tanto no sentido de estimular a continuidade da aprendizagem, como ser 

um fator de desmotivação e humilhação, muitas vezes, chegando até a provocar o 

abandono dos estudos por parte dos alunos.  

 Estes fatores são importantes numa prática pedagógica que promove a 

constituição de singularidades, ao longo de todo um processo na formação da 

personalidade destes indivíduos. 

Neste sentido, é importante realizar uma formação de educadores em que 

esteja presente sua experiência como sujeito e o reconhecimento e exercício de sua 

flexibilidade perceptiva e imaginativa, cuja expressão essencial, segundo Regina 

Machado, dá-se na ação de brincar. 



 

 

61

Outro aspecto muito importante da Psicologia Junguiana para a Casa 

Redonda é a conceituação dos tipos psicológicos, ou a tipologia de cada indivíduo. 

“Jung classificava os tipos em oito grupos diferentes: duas atitudes da personalidade – 

introversão e extroversão – e quatro funções – pensamento, sensação, intuição e sentimento, 

que podem operar, cada uma delas, de modo introvertido ou extrovertido.” “(...) Saber se uma 

pessoa é predominantemente introvertida ou extrovertida torna-se visível só na associação 

dessa disposição com uma das quatro funções, cada uma com sua área especial de 

competência: o pensamento refere-se ao processo de conhecimento intelectual, a sensação é 

a percepção através dos órgãos físicos dos sentidos, o sentimento é a função de valoração 

ou julgamento subjetivos e a intuição refere-se à percepção através do inconsciente.” (Sharp, 

1991). 

Ou, dito de outra maneira: “Para se perceber e reconhecer o mundo externo e 

interno, a consciência dispõe de quatro funções de orientação: a sensação constela 

que alguma coisa existe; o pensamento estabelece sua natureza; o sentimento 

decide se a coisa agrada ou não; e a intuição indica a origem e a destinação desse 

algo.” (Lima, 2004: 110). 

Segundo esta linha de pensamento, a escola deveria levar em conta todas as 

formas do ser humano de se relacionar com o mundo externo e interno, dentro das 

suas práticas pedagógicas, em vez de apenas privilegiar o pensamento cognitivo. É 

importante o desenvolvimento não-unilateral do ser e a visão da criança em sua 

totalidade, considerando os dois aspectos: objetivo e subjetivo, extrovertido e 

introvertido. 

Na ótica da Psicologia Junguiana, ainda outro aspecto importante é a 

compreensão do símbolo como “a melhor expressão possível para algo 

desconhecido.” (Sharp, 1991). Isso torna amplificada a compreensão dos 

significados, presentes nas várias linguagens expressivas do ser humano. 

A criança, através de desenhos, fantasias e sonhos, traz à tona símbolos do 

inconsciente pessoal e coletivo, que apresentam aspectos da cultura a serem 

abordados construtivamente e não redutivamente. É por isso que, no trabalho da 

Casa Redonda, considera-se importante ouvir as crianças, reconhecer os símbolos 

manifestados e tentar fazer possíveis traduções dos mesmos, dentro do contexto 

específico de cada criança. 



 

 

62

O conceito de individuação de Jung é outro aspecto importante que deveria 

ser incorporado à prática educativa, no que se refere principalmente ao papel do 

educador como um ‘iniciador’, envolvido com a sua própria individuação, um 

“processo de diferenciação psicológica que tem como finalidade o desenvolvimento 

da personalidade individual.” (Sharp, 1991). Desta forma, o  educador mais 

consciente de si e do coletivo, estaria mais apto para estabelecer uma relação 

madura na sua ação educativa. 

 Ainda sobre a relação entre educador e aluno, Gusdorf (1912), reafirma a 

relação cotidiana e bipolar de pessoa a pessoa, entre mestres e discípulos, através 

do diálogo. Para ele, o mestre tem a idéia de uma verdade como procura, 

despertando os seus alunos para a consciência da verdade particular de cada um, 

tendo consciência da consciência, e é o operador de uma experiência iniciática. 

(apud Gadotti, 2004: 168-9). 

Jung discorre em suas reflexões sobre a questão do sagrado, aspecto que 

deve fazer parte da vida cotidiana, como busca de um sentido para a existência. Tal 

visão é compartilhada pela Casa Redonda, estando presente de maneira integrada 

na sua experiência.  

Laura V. de Freitas cita o mito grego dos Dióscuros: 

“para amplificar o duplo aspecto de nossa existência: somos em parte humanos e em parte 

divinos. Cada um de nós comporta um aspecto humano: nossas limitações, a necessidade de 

dar conta do cotidiano, de satisfazer os impulsos básicos; e também um aspecto divino: a 

necessidade de transcendência, de conexão com algo maior, que muito ultrapassa os limites 

de nossa consciência e dimensão material, e que nos faz criar formas de reflexão e religião.” 

(Freitas, 1987). 

Nesta ótica, a questão religiosa também é compreendida em dois sentidos: 

religare (ligar novamente) e relegere (fazer uma releitura). O indivíduo busca a 

memória de uma unidade perdida, sendo a religião a possibilidade de resgatar o 

significado e a conexão com a totalidade. 

Para Agostinho da Silva, “a alma é a capacidade que o homem tem de 

lembrar a perfeita unidade do mundo, antes de as coisas existirem e é o desejo de 

atingir a meta onde a perfeita unidade será novamente possível.” 



 

 

63

Para Jung, “é sempre muito problemático exprimir em termos intelectuais 

sentimentos sutis que são, no entanto, muito importantes para a vida e o bem-estar 

do indivíduo.” (Jung: 2001: 65).  

As reflexões vivenciadas pela Casa Redonda sobre alguns conceitos da 

Psicologia Junguiana trouxeram princípios importantes a serem incorporados na sua 

prática pedagógica. São eles: 

- A formação de um educador atento ao seu processo de individuação, para 

que possa vir a desempenhar, de uma forma consciente e crítica, seu papel no 

mundo. 

- A compreensão e o respeito por um modo próprio de ser criança, a “cultura 

infantil” e a especificidade com que ela se manifesta em cada uma delas em 

particular. 

- A leitura do universo simbólico nas manifestações das crianças, buscando 

amplificá-las mediante conexões com referências ao inconsciente coletivo. 

Os símbolos que surgem de um modo espontâneo nos desenhos, sejam eles 

na caixa de areia ou no papel, nas pinturas, nas falas das crianças, nos relatos de 

seus sonhos e suas histórias ou nos personagens que vão assumindo em suas 

fantasias são materiais de atenção, observação e reflexão norteadores de uma 

compreensão, por parte dos educadores, do percurso das crianças, através das 

diferentes linguagens expressivas a que estão expostas.  

Os desenhos, brincadeiras e histórias da tradição oral, entre outras coisas, 

propiciam a vivência de conteúdos arquetípicos, de contato com símbolos da 

experiência acumulada sobre a História humana, produto do inconsciente pessoal e 

coletivo. Este trabalho será relatado mais à frente, no capítulo sobre o trabalho da 

Casa Redonda, visto por fora.  

As contribuições da Psicologia Junguiana auxiliam o desenvolvimento de um 

olhar sobre a criança, que confirma a pessoa ali presente, em busca da unidade na 

sua relação com o outro e com o mundo que a rodeia, trazendo aspectos 

conscientes e inconscientes. Assim, para o trabalho da Casa Redonda, estes 

conceitos deveriam estar presentes na formação dos educadores. 



 

 

64

O referencial junguiano foi propulsor de uma reflexão constante sobre a 

relação educador X aluno, permeada por esses aspectos que, uma vez 

interiorizados, constituíram-se na construção de um processo de autoconhecimento 

na minha própria trajetória como aprendiz. 

 

3.4.2. Contribuições para a educação do século XXI  

 

“Pensar é a alma a conversar consigo própria, depois com outras almas, 

 que conversam consigo próprias e com as outras”.  

Platão 

 

Na Pedagogia atual tem sido elaborada uma visão de homem enquanto 

sujeito do mundo, levando em conta a complexidade e a transdisciplinaridade como 

forma de comunicação, elaboração e conhecimento do mundo, na confluência de 

diversas áreas do conhecimento, em que todo conhecimento é autoconhecimento.  

Desta forma, a Escola precisa se rever enquanto local de convivência, de 

interação e trabalho, no sentido de lidar com o contraditório, os antagonismos, os 

conflitos, as diferenças, na sua auto-organização, buscando uma razão aberta na 

articulação das polaridades como uma totalidade, uma unidade complexa, na 

construção do homem integral, levando em conta sua subjetividade e singularidade. 

A Escola é formada por um grupo social instituído, que carrega uma série de 

normas e padronizações impostas por uma Política Educacional que tenta massificar 

e uniformizar estes processos no plano nacional, a partir de parâmetros curriculares. 

Na prática, cada escola consegue manter sua individualidade, com algumas 

características pessoais, de acordo com a direção, com a cultura local, com os 

educadores e demanda dos alunos, que propicia uma configuração dinâmica 

diferente.  

O grupo se define por um sistema de valores interiorizados dentro do conjunto 

daqueles membros, com características dinâmicas próprias, com um projeto e um 

imaginário comum, tendo um modo de pensar, sentir e agir próprio. O grupo é 

continente e facilitador, para acolher o confronto consigo próprio, mantendo suas 

singularidades e incluindo as diferenças. 



 

 

65

Dentro desta linha, a escola deveria ter uma certa autonomia, no sentido de 

dar acesso ao conhecimento do patrimônio histórico acumulado pela humanidade, à 

cultura universal, em diálogo com o patrimônio humano com o qual está lidando, à 

cultura local e suas peculiaridades. Ou seja, deveria lidar com o homem como ser da 

natureza e da cultura, de forma recursiva. 

A educação deve estar voltada para o futuro, com uma formação social, 

baseada na cooperação, levando em conta a diversidade cultural, aliada à vida e 

“que desenvolva e crie o ‘impulso do coração’.“ (Suchodolski, apud Gadotti, 2004: 

304). 

As reflexões de Edgar Morin sobre a educação para a complexidade propõem 

novas categorias dos paradigmas holonômicos: 

“que pretendem restaurar a totalidade do sujeito individual, valorizando a iniciativa, a 

criatividade, o micro, a singularidade, a complementaridade, a convergência. Para ele, os 

paradigmas clássicos sustentam o sonho milenarista de uma sociedade plana, sem arestas, 

onde nada perturbaria, um consenso sem fricções. (...) Para esses novos paradigmas, a 

história é essencialmente possibilidades.” (apud Gadotti, 2004: 275). 

Pensando em termos de possibilidades na educação, temos o desafio 

tecnológico como uma das questões preeminentes, sobre as novas formas de 

comunicação de massa, que permeiam as relações humanas (TV, rádio, 

computador) que, além da informação, “podem bitolar, banalizar a cultura e servir de 

anestesia espiritual.” (Gadotti, 2004: 272). Neste sentido, a escola deverá ensinar a 

pensar criticamente, tornando consciente estes aspectos. 

Outra questão é a ecologia, pois, de acordo com Frijot Capra, o homem é 

dependente do meio. Sua atividade será modelada por influências ambientais e é 

importante que corpo, mente e ambiente constituam um sistema equilibrado. 

A física moderna também tem trazido novas contribuições para a 

compreensão da natureza da realidade, como sendo um campo de possibilidades, 

em busca de uma nova consciência do ser, estabelecendo uma ponte entre a 

ciência e a religião. 

O que se percebe é que não existem receitas e o futuro é uma indagação. É 

importante manter o senso crítico para que se converta numa prática reflexiva, numa 

educação permanente, onde o homem se educa a vida inteira, aberto para o novo, 



 

 

66

de forma alegre, autônoma, criativa e inventiva, afirmando-se como indivíduo, para 

aperfeiçoar sua evolução, “abrindo-se à essência e à plenitude da própria 

existência.” (McLuhan, apud Gadotti, 2004: 296). 

O trabalho da Casa Redonda, desde o início, já tinha como foco a relação do 

Homem com a Natureza e a transdiciplinaridade. A preocupação com a preservação 

da espécie humana traz uma nova consciência de ‘pertencimento’ e interligação 

global. A forma de conhecimento articulado propicia uma construção em rede e uma 

visão da totalidade. Esses são princípios da Casa Redonda, que está aberta às 

novas contribuições de outras áreas do conhecimento para ajudar a refletir sobre a 

criança.  

Na perspectiva da Casa Redonda, a criança é vista na confluência dos seus 

aspectos pessoais com os da espécie humana e com os da história familiar, aponta-

nos para o novo e imprevisível. A criança é o vir a ser! 

 

 
           (Foto 9. O abraço)



 

 

67

4. SOBRE A EDUCAÇÃO DA SENSIBILIDADE: o tronco visto por dentro 

 

“Há muitos e muitos anos atrás, quando o céu era pertinho da terra, as mães colhiam estrelas 
para as crianças brincarem e brincando elas construíam seu lugar entre o céu e a terra.” 

           Texto Maori 

 

É preciso definir o meu modo de relação com o objeto desta pesquisa, pois 

meu olhar é também de dentro, de alguém que faz parte deste trabalho. Por um 

lado, este fato é importante, pois a compreensão é pelo vivido, pela experiência 

significativa como educadora que observa, atua diretamente com as crianças, 

participa e contribui para as reflexões sobre a prática, em conjunto com a equipe 

A minha questão é tentar compreender os conceitos, fundamentos, enfoques 

e confluências, no sentido de encontrar a essência deste trabalho, integrando minha 

experiência, como pesquisadora e como pessoa. Neste percurso na busca do 

conhecimento e do saber, compartilho com outros educadores esta aprendizagem 

de vida. 

Para isso, é preciso contextualizar este trabalho no tempo e espaço.  

A essência do trabalho da Casa Redonda talvez já estivesse presente em 

Maria Amélia Pereira, que desde criança brincou muito, numa escola à beira-mar e 

desde adolescente iniciou atividades com crianças no quintal de sua casa, além de 

atuar voluntariamente em projetos sociais. 

Sua chegada a São Paulo foi numa época marcante, nos anos 60, período de 

grande efervescência cultural e política, com muitas idéias, sonhos e intuições. 

Encontrou parceiros e autores, com projetos de uma educação democrática, que 

alimentaram suas inquietações para, aos poucos, dar forma ao seu projeto de vida.  

Após vários anos de experiências dentro e fora do sistema escolar, nasceu a 

Casa Redonda, nos anos 80, que, agora com mais de 21 anos, conquista sua 

maioridade, com muitas descobertas e reafirmações da crença no ser humano e na 

criança. 

Como metáfora para falar sobre este trabalho, uso o símbolo da árvore, 

identificando suas raízes, seu caule, seiva, ramificações e sementes. A árvore é uma 

imagem de ligação entre o céu e a terra, onde o que está acima também está 



 

 

68

embaixo e é preciso ter uma boa base para poder alcançar pontos mais altos. Ao 

mesmo tempo, remete a uma imagem representativa do centro que se expande, na 

qual, havia cultos e danças ao redor da árvore da vida. 

Na Casa Redonda existe uma árvore-mãe, a qual é incorporada ao trabalho. 

É um local onde são vencidos desafios e serve também como lugar de aconchego 

para ouvir histórias ou receber massagens.  

O contato com a Natureza, como sendo o habitat natural da criança, é muito 

importante para esta proposta de trabalho, no sentido de a criança estar inserida, 

sentir-se parte da natureza, perceber seus climas, ritmos, estações, elementos, sua 

diversidade de manifestações, cores, cheiros e sabores. 

Relato este trabalho da Casa Redonda dentro de uma compreensão da 

dimensão humana que é a experiência sensível, a qual se manifesta através do 

brincar e das linguagens expressivas, na busca de dar sentido à vida.  

Esta visão está amalgamada em uma pessoa, Maria Amélia Pereira, como a 

seiva que faz a ligação entre as raízes, que seriam o referencial teórico que contribui 

para o corpo desse trabalho e suas ramificações como potencialidades. 

Nas raízes existem alguns autores que apontaram caminhos em suas 

reflexões sobre a Educação, como Anísio Teixeira, Agostinho da Silva e Paulo 

Freire. Outro autor, Pethö Sandór, apresenta um olhar diferente para a compreensão 

da criança, introduzindo a compreensão do sutil no ser humano, através do trabalho 

corporal. Neste trabalho, o foco é o corpo da criança, como veículo do ser humano, 

dentro de uma visão integrativa, levando em conta as questões psicossomáticas 

numa proposta de educação do sensível. 

A educação sensível tem como embasamento a compreensão do corpo e o 

brincar como a linguagem da criança. É uma educação que permite trazer a fluência 

do que a criança possui de dentro para fora, possibilitando a manifestação e o 

reconhecimento do impulso de vida. 

Para Fayga Ostrower: 

“a sensibilidade é uma porta de entrada das sensações. (...) Uma grande parte da 

sensibilidade, a maior parte talvez, incluindo as sensações internas, permanece vinculada ao 

inconsciente. (...) Uma outra parte porém, também participando do sensório chega ao nosso 

consciente. Ela chega de modo articulado, isto é, chega em formas organizadas.” (1996: 12). 



 

 

69

O trabalho da Casa Redonda propõe integrar pensamento e coração, 

consciente e inconsciente e os educadores se preparam para acolher a dimensão 

interna de cada criança, como ouvintes desta manifestação, aprendendo com cada 

uma delas o que traz de novo.  

A criança é respeitada na sua relação com um tempo uno, no ‘aqui e agora’ e 

na sua vivência de unidade com a totalidade. 

Nesta proposta, o enfoque está na importância do corpo como um receptáculo 

sensitivo, tanto das percepções físicas como das sutis, uma forma de expressão do 

inconsciente. Através do corpo, a criança estabelece uma relação de vínculo e afeto, 

aprendendo a sentir o que faz sentido, na relação consigo próprio, com os pais, 

educadores, amigos, com o mundo e a vida. 

Segundo Paulo Machado 2: 
 
“O ser humano deve ser visto como energia que se expressa vivamente na criança. É 
importante aprender a ver o educando em sua expressão viva que se manifesta no olhar, 
postura, movimentação, ritmo, harmonia, criatividade e leveza, que indica as transformações 
que estão acontecendo.”       

 

A educação da sensibilidade busca a “afirmação simultânea da natureza e da 

graça, da imanência e da transcendência, do homem e de Deus.” (Ferreira Santos, 

2004: 13), na busca da ligação com a dimensão divina. 

Sobre o papel do professor, é importante que ele tenha consciência do poder 

que tem nas mãos e do uso que possa fazer disso. É necessário que ele passe por 

um processo de autoconhecimento, em que reveja sua história pessoal, reavalie 

suas experiências, perceba suas limitações e virtudes para poder atuar com as 

crianças, levando em conta a dimensão interna de cada uma delas. 

A educação também deve ser compreendida como a vivência de um processo 

de autoconhecimento e é através das experiências significativas nas diversas 

linguagens expressivas e artísticas que irá se elaborar e construir sua identidade 

pessoal, grupal e cultural. 

Estas linguagens são compreendidas como a possibilidade de afirmação de 

sua potencialidade criadora que, segundo Regina Machado, abre a possibilidade de 

                                                 
2 Informação Verbal,  no Curso Corpo de Criança, 2004. 
3  



 

 

70

entrar em contato com seus recursos internos e externos no processo de 

aprendizagem. 

Educar, etimologicamente, quer dizer ‘trazer de dentro para fora’. “Na 

sociedade indígena, educar é arrancar de dentro para fora, fazer brotar os sonhos e, 

às vezes, rir do mistério da vida.” (Munduruku, 2005: 31). 

O educador tem que estar a serviço do bem comum, com imaginação, com 

criatividade, humildade e sensibilidade, para poder acolher e canalizar o potencial de 

cada criança e conservar em si a criança, para que, enquanto adulto, não sinta 

saudade de si próprio.  

Ele também precisa ter o “espírito aberto a todas as correntes” (Silva, 1988), 

com uma curiosidade universal, flexibilidade, jovialidade, entusiasmo e alegria para 

ajudar o aluno a aprender, inserido dentro de um contexto, não separado do mundo. 

A Escola deve retomar o seu significado de “tempo livre” (em grego) para 

aprender, querendo, cultivando a fantasia e não a memória, com plena liberdade de 

todo o seu ser, respeitando o seu ‘elan’ vital, para que a escola possa ser um 

espaço de vida. 

O educador romano Marco Fábio Quintilliano (por volta de 35 - até por volta 

de 96) acreditava que “o estudo devia dar-se num espaço de alegria (schola) e o 

ensino da leitura e da escrita era oferecido pelo ludi-magister (mestre do brinquedo).” 

(apud Gadotti, 2004: 43). 

Para Rousseau (1712-1778), a palavra educação significa alimento e viver é o 

ofício a ser ensinado. Educação, etimologicamente, significa nutrir, pelo latim 

‘educare’ e, num outro significado mais tardiamente, “conduzir para fora”, por 

‘educere’. 

As crianças que freqüentam a Casa Redonda têm a idade de 2 anos e meio 

até 7 anos completos. Este período está marcado pelo desenvolvimento do seu 

corpo, de seus órgãos e das estruturas psíquicas da personalidade. “A substância 

que irá preencher essas estruturas será fornecida pela hereditariedade, tanto 

genética, quanto cultural, pelas condições ambientais da família e pelas condições 

sociais gerais, dominantes na época e no local de nascimento.” (Ruperti, 1991: 49). 



 

 

71

Estas condições influenciarão o crescimento biológico, seus instintos básicos 

e os reflexos psicológicos. Neste período máximo de crescimento e aprendizagem, a 

criança alcançará parte significativa do seu potencial de crescimento físico e as 

habilidades para ser independente. Nesta fase apreende os valores e crenças 

básicas, que definirão sua característica particular para com a vida. 

“A infância é um campo de batalha entre a intencionalidade do plano 

biológico, que impulsiona a criança a partir do seu interior e nossas intenções 

ansiosas, que pressionam externamente.” (Pearce, 1989: 11). 

Para Comênio (1592-1670), “a educação dos homens deve começar na 

primavera da vida, pois a meninice é o equivalente da primavera, a juventude do 

verão, a idade adulta do outono e a velhice do inverno.” (apud Gadotti,2004: 81). 

Na Educação da Sensibilidade, é importante cuidar do desabrochar da 

primavera da vida das crianças.  

 

 
             (Foto 10. Flor feita com casca de semente) 



 

 

72

4.1. A essência do trabalho 

“O brincar é um modo de habitar o mundo.” 

Luiz Carlos Garrocho 

 

O trabalho acontece com aproximadamente trinta crianças, divididas 

proporcionalmente entre meninos e meninas, e distribuídas entre as diferentes faixas 

etárias. O atendimento é feito por quatro educadores que estão à disposição para 

acolher e atender às demandas e necessidades de cada criança. O fato de 

trabalharmos com diferentes faixas etárias possibilita o exercício maternal e paternal, 

em que os mais velhos ajudam os menores, num exercício de solidariedade entre 

eles, sendo referência, exemplo e modelo para aprenderem a lidar com as 

diferenças.  

Faz parte do projeto da Casa Redonda o atendimento a diferentes classes  

sociais, tendo crianças pagantes e não-pagantes, favorecendo a relação 

independente de classes sociais, apontando o exercício da socialização, com a 

riqueza e qualidade da troca e ajuda mútua entre os pares, desenvolvendo 

potencialidades diferentes e trocando universos diferentes.  

O papel do educador está em saber ouvir as crianças, acolhê-las no seu 

processo individual e dentro do grupo, respeitando suas potencialidades, seu 

desenvolvimento, processo individual e subjetividade. É preciso responder ao que o 

outro necessita, sem fazer pelo outro, esperando o seu tempo, sendo sensível e 

valorizando cada criança como um ser singular. 

Cada educador também tem o seu processo de desenvolvimento e 

crescimento profissional e pessoal. Cada um tem mais facilidade e habilidade para 

atuar com as crianças, nas diferentes linguagens, sendo via as histórias, música, 

trabalho corporal, jogos, artes ou na organização. Faz parte do trabalho em equipe 

que todos partilhem do trabalho de todos, trocando entre si.  

Nesta compreensão, o trabalho da equipe de apoio: porteiro, jardineiro e 

cozinheira, é compreendido como educativo e todos, juntamente com os 

educadores, são responsáveis pelas crianças, tendo que trabalhar em harmonia e 

estando a serviço das crianças. 



 

 

73

O adulto precisa reaprender com as crianças, que nascem com uma nova 

consciência e têm que ser acolhidas no seu movimento de querer aprender, para 

que a aprendizagem ocorra inserida no seu tempo e espaço. 

O processo de conhecimento é compreendido como um ato pessoal, 

propiciando desafios internos constantemente, cada vez mais elaborados. A relação 

entre professor e aluno é um processo de aprendizagem mútuo, como pessoas que 

dialogam entre si, com as questões internas das crianças e as próprias indagações 

do professor, nesta convivência diária, de aprender a aprender e aprender a viver. 

É importante estar sempre observando e registrando, e, a partir da 

observação, refletir sobre tudo o que as crianças nos apontam, no sentido de ver a 

criança real brincando, dentro de um contexto, na sua história de vida, percebendo a 

continuidade de cada dia, seu processo, observando para saber o que aquilo está 

significando para ela. 

Cada ser ou criança tem sua liberdade de pensamento e criação. Por isso, é 

importante o respeito e o cuidado com as intervenções, respeitando a atmosfera que 

se cria quando estão entregues a uma brincadeira ou concentradas no que fazem. 

Cria-se um campo de força, em que a criança está inteira, numa ligação entre ela e o 

seu fazer. Por isso, é preciso pensar antes de falar, ter cuidado com o tom de voz, 

assim como com as palavras que se usa, para ser compreensivo, verdadeiro e 

direto, posicionando-se na mesma altura deles, para que se possa falar no mesmo 

plano, sem uma relação autoritária, de poder na relação educador–aluno.  

O educador tem um distanciamento emocional diferente dos pais que 

possibilita intervir e acolher com energia amorosa, mas sabendo dar limites se 

necessários, de forma firme, acolhedora e afetiva.  

O educador deve ser um brincante, que trabalhe com prazer, já tenha 

passado por um processo de autoconhecimento e esteja bem consigo mesmo, pois 

o emocional transpassa pelas falas e as crianças captam. É preciso separar o que é 

seu e o que é do outro, para poder estar aberto às necessidades do outro. Para o 

trabalho da Casa Redonda é importante que o educador tenha passado por um 

processo próprio de abertura dos canais expressivos e possua um repertório de 

histórias, músicas e brincadeiras que lhe permita estar inteiro, ao brincar com as 

crianças. 



 

 

74

O educador deve estar aberto e sensível para usar diferentes recursos, 

durante sua atuação, seja contar uma história, propor um desafio, uma brincadeira, 

uma música, uma massagem, conforme a necessidade do grupo ou de uma criança 

específica. 

É importante o educador estar em contato com a sua criança interna, em 

diálogo com a que está à sua frente, sem respostas prontas, sendo flexível, 

resgatando sua própria infância e respeitando o brincar como processo de 

conhecimento. 

O trabalho em equipe torna-se uma tarefa de harmonização grupal, 

compatilhando as experiências de cada um. Na maioria das vezes são as crianças 

que buscam os adultos para brincar e, com cada um deles, ela se relaciona de forma 

diferente. A Casa Redonda não desenvolve um papel específico para cada 

educador. Há um processo contínuo de amadurecimento pessoal e grupal que vai 

sendo construído através da prática diária e da ampliação constante do repertório da 

cultura infantil. 

A proposta é permitir que a criança desenvolva sua autonomia no intuito de 

perceber os seus desejos e o que a impulsiona para fazer determinada atividade. É 

o exercício de uma decisão interna, que a leva a desenvolver o que está precisando, 

movida por um corpo que sabe o que quer. Os materiais estão todos à disposição, 

pensados cuidadosamente no sentido do que é adequado para esta faixa etária, 

possibilitando o contato com uma diversidade de materiais, que incentive sua 

curiosidade e criatividade.  

Segundo Maria Amélia, “quanto mais a criança trabalhar com as diversas 

linguagens, mais ela terá recursos para conhecer, representar e integrar dentro de si 

a realidade.” (1994: 21). 

A aprendizagem passa a ser significativa; como algo que faz sentido, que faz 

a conexão com aspectos vividos interiormente com o externo. É através da 

expressão do interno que cada um toma consciência de si e do outro. A partir de 

uma elaboração interna destas vivências, da criação coletiva das regras, a criança 

vai desenvolvendo recursos de uma ética pessoal, nascida na convivência da vida 

vivida com os outros.  



 

 

75

A vivência corporal é importante pelo fato de a criança desenvolver no corpo e 

através do corpo a habilidade de perceber o seu limite e o do outro, nas suas 

próprias experiências e não por ameaças externas de possíveis perigos. 

A relação com o outro passa pela relação com o seu entorno, o contato com o 

espaço físico, o meio ambiente e a Natureza, no sentido de respeito, valorização e 

cuidado, desenvolvendo a percepção de se sentir fazendo parte de um todo maior. A 

ecologia é em si mesma a percepção da Natureza exterior, incluindo a percepção da 

Natureza interna do homem, construindo a noção de ‘pertencimento’ à humanidade, 

à própria cultura e ao seu local de habitação. 

A possibilidade de internalizar muitas vivências, ouvir muitas histórias, cantar 

muito, faz com que as crianças aprendam outros alfabetos estéticos, corporais e 

motores, e quando chega o momento do aprendizado da linguagem escrita, elas 

escrevem, não como um processo mecânico, mas pleno de vivências a serem 

relatadas, de maneira prazerosa, com um alargamento da leitura do mundo. (Freire, 

2003). 

A linguagem desta faixa etária é o Brincar, compreendido como um ato de 

conhecimento que nasce no corpo, reunindo o que está dentro e fora, comunicando 

a experiência singular do SER. 

A criança é vista em sua singularidade, definida como a “constituição 

subjetiva única de cada indivíduo.” (Bezerra, 2001:126). 

Para Maria Amélia, “é o Brincar, como linguagem universal das crianças, que 

em sua essência, sinaliza o embrião da linguagem humana em seu caráter de 

Liberdade e Vontade”. O brincar envolve descobertas e experimentações das 

múltiplas possibilidades do corpo em movimento como um processo de 

conhecimento, que amplie a percepção espacial do indivíduo, o desenvolvimento de 

sua autonomia, do seu imaginário, a construção da sua relação com o outro e com o 

mundo, confirmando o exercício da vontade e liberdade no processo criador.  

A Casa Redonda propõe uma Educação da Sensibilidade. Maria Amélia diz: 

“A dimensão sensível é uma característica humana que se traduz na capacidade de 

perceber, sentir, contatar as coisas, buscando o equilíbrio entre a cabeça e o 

coração, reunindo os dois hemisférios, o lado direito e esquerdo, o racional e o 



 

 

76

sensível, desenvolvendo um equipamento harmonioso que se disponibilize à 

qualquer aprendizagem que se faça necessária ao indivíduo”. 

Neste sentido, ela afirma que o “brincar é um grande canal para o exercício 

da sensibilidade. Através do exercício da dimensão sensível criamos a possibilidade 

de a criança manifestar seus sentimentos, sua subjetividade, integrando suas 

vivências afetivas tão importantes neste período da infância, produzindo o 

enraizamento positivo na construção de sua estrutura psíquica.” 

 

 

 

 
        (Desenho 4. Desenho de criança: Sol no mar) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

77

4.2. Cultura infantil 

“Verdadeiramente revolucionário é  

o efeito do sinal secreto do vindouro, 

 o qual fala pelo gesto infantil” 

Walter Benjamin 

 
Apresento, neste momento, o pensamento e a ação de Lydia Hortélio. Nasceu 

em Serrinha, no sertão da Bahia. Formou-se em Música com estudos de Piano, 

Educação Musical e Etnomusicologia, no Brasil, Alemanha, Portugal e Suíça. Foi na 

Europa que redescobriu o Brasil. Passou a dedicar-se ao Ensino e à Pesquisa da 

Cultura Infantil e Música da Cultura Brasileira, participando de vários projetos de 

Educação. Em Salvador, fundou a Casa das 5 Pedrinhas, um lugar de brinquedo. 

Em 2003, lançou o CD Abre a roda tindolelê e em 2004, Ó Bela Alice. 

Lydia e Maria Amélia desenvolveram juntas um projeto na periferia de 

Salvador (BA), em 1980, e a partir dessa experiência permaneceram parceiras nas 

reflexões sobre Cultura Infantil. Sua influência no Centro de Estudos da Casa 

Redonda se faz presente desde o seu início através do comprometimento em que 

ambas se colocam em relação à Educação Brasileira, pautada sobre a presença de 

uma cultura própria da infância. 

Lydia Hortélio, entende a: 

”Cultura Infantil como a experiência, as descobertas, o fazer das crianças entre elas 

mesmas, buscando a si e ao outro em interação com o mundo, ou seja, toda a multiplicidade 

e riqueza dos brinquedos de criança - teremos que buscar a compreensão da música da 

cultura infantil dentro deste mesmo contexto, como parte que é de um mesmo corpo de 

conhecimento, de um mesmo conhecimento com o corpo, nele incluídas, naturalmente, a 

sensibilidade, a inteligência e a vontade como dimensões da vida na complementaridade e 

inteireza.” (In “Brincando de roda” [fita e encarte], uma publicação da Secretaria da Educação 

da Bahia, Instituto Anísio Teixeira, Salvador, 1977). 

A partir de suas observações, do convívio com crianças, da diversidade do 

fazer das crianças entre elas mesmas, Lydia reconhece uma cultura com raízes 

muito antigas, que vem de uma memória da humanidade, de coisas atemporais e de 

outras criadas hoje: o mesmo brinquedo aparece em diferentes povos e em outros 

tempos, transmigra de geração em geração para além das fronteiras e das idades. 

Na Cultura das Crianças existem coisas que passam de geração para geração e 

outras que acontecem uma única vez, como ‘lampejos da alma’. 



 

 

78

Lydia Hortélio, em sua reflexão como parecerista sobre os Parâmetros 

Curriculares Nacionais para a Educação Infantil (1998), aponta: 
“(...) a importância de uma compreensão mais profunda do que é ser criança, em seu 

movimento próprio – o brinquedo / o brincar, onde ela se mostra em sua graça e poder, em 

sua inteireza e espontaneidade. 

O Ser humano deve ser compreendido como um Ser espiritual, o que quer dizer: o 

Homem em sua inteireza, com todas as suas dimensões e abrangência, mesmo que apenas 

possamos intuir ou vislumbrar algumas de suas múltiplas faces, seu mistério e seu poder, 

suas promessa. 

A Inteligência Nova é sensível, corporal e ecológica. É inteira e interligada. A criança 

é inteira e sincrética. 

 A Criança é um Ser brincante. Brincar é o movimento mais natural e espontâneo, 

sua língua. Ela se move através de qualidades infinitas de movimento: os Brinquedos de 

Criança. 

A Natureza é a Casa da Criança. Ela precisa de ‘lugar para brincar’ e a Natureza é 

para a criança o lugar que melhor corresponde à sua própria natureza.  

Existe uma Cultura Infantil – entendida como a experiência, as descobertas, um 

corpo de conhecimento construído pelas Crianças entre elas mesmas, cujas variadíssimas 

formas de expressão representam dimensões de seu Ser e configuram as necessidades de 

crescimento do Ser Humano ainda novo. 

A Identidade Cultural da Criança se constrói através do exercício da Cultura Infantil. É 

brincando que a criança se reconhece e se inicia nos mistérios do mundo e no aprendizado 

das experiências da humanidade. 

A criança inaugura a compreensão de Cidadania na Infância, através da conquista do 

Direito de Brincar, exercitando-se com seus pares no encantamento, na alegria e na disciplina 

das regras que eles mesmos se impõem em seus Brinquedos, cuja observação severa 

aponta sua prontidão para uma formação ética. 

Há uma ‘Globalização’ da Cultura Infantil. Os meninos do mundo brincam mais ou 

menos das mesmas coisas, têm movimentos similares, sutilmente diferenciados segundo o 

clima, o meio e a maneira de ser de cada cultura, evidenciando porém características comuns 

fundamentais. 

O exercício de ser criança é pois o direito mais significativo da criança, aquele que 

lhe permite Ser em plenitude e liberdade. Tendo conhecido o que isto significa, a criança 

guardará para sempre a lição maior, a experiência mais inteira de Vida, como tesouro e meta 

de toda sua busca como ser humano”. 

Para Lydia, a Música da Cultura Infantil é: 
 “o melhor espelho e a expressão mais sensível de Brasil. Praticando esta música 

estaremos restabelecendo o laço afetivo com a língua – a língua mãe, e com a língua mãe 

musical, a canção popular, através dos Brinquedos Cantados, tão carregados que são de 

encanto e dos mistérios da infância da raça e dos arquetípicos de nossa cultura”. 



 

 

79

Para os professores: “um conhecimento diferenciado da Música da Cultura 

Infantil é necessário, para uma consciência do que ela significa para o desenvolvimento da 

criança. 

Segundo Lydia: “a Arte na Educação Infantil terá que servir, em primeiro lugar, à 

expressão / comunicação e ao exercício da sensibilidade, ou seja, da Beleza feita com as 

próprias mãos, com o próprio corpo, buscando uma consciência de Educação em que 

Natureza, Ciência e as Artes se complementam. 

A linguagem oral, com seu vasto imaginário, vem antes da Literatura, linguagem 

escrita  em todas as culturas do mundo. Nossa meta no cultivo da Língua deveria ser, desde 

o começo, a força da palavra, sua Beleza, o poético, a oportunidade de configuração dos 

conteúdos internos, a interlocução inteligente e verdadeira. 

Toda a experiência com as Ciências deveria convergir para uma Educação Ambiental 

ou uma Educação do Homem Total, do Homem no Universo. Estes deveriam ser os 

pressupostos para um conhecimento do mundo, de si e do outro, e que está em relação 

direta com a Cidadania. 

Todo nosso esforço deveria ser: Levar a Brincar, favorecendo à Criança seu 

movimento próprio, para que leve mais além sua busca e seu Sonho”. 

Ainda nas palavras de Lydia: 

 “Só se sabe brincar, brincando. Com uma linguagem discursiva não dá para dizer o 

que é o brincar. É preciso sentir com o seu corpo para então poder fazer uma reflexão. O 

pensar, o sentir e o querer estão juntos. Só compreende perfeitamente aquele que 

compreende com o corpo’, citando Mira Alfass, musicita e artista francesa. É preciso 

reconstruir esta inteireza e recuperar a vida na Natureza: a verdadeira casa da criança. 

A transformação virá pela educação. É preciso iniciarmos nossas crianças na Cultura 

Brasileira, a cultura do povo brasileiro, em suas múltiplas dimensões. Ela carrega em seus 

fundamentos, os arquétipos, invenções, os gestos, os sentimentos específicos de cada uma 

de suas vertentes formadoras e as transposições nascidas de uma miscigenação espontânea 

e infinita. É importante afirmar a cultura infantil da criança brasileira porque ela traz em seu 

nascedouro, o manancial extraordinário de uma cultura mestiça, o projeto próprio de 

desenvolvimento da raça a ser transcendido pela força da Alma do Brasil. 

Cada brinquedo de criança é um gesto de evolução da espécie e contém o impulso 

de um desenvolvimento infinito. 

A Cultura Infantil é a pedra angular da Cultura de um povo e sua prática significa a 

construção da sua identidade cultural e da consciência de cidadania.” 

Mário de Andrade diz que, se estudássemos os brinquedos nacionais, 

poderíamos discutir inclusive as características de cada raça através dos brinquedos 

com os quais aquele povo brinca.  



 

 

80

 Florestan Fernandes (2004), em sua pesquisa em São Paulo, na década de 

40, diz que os folguedos são a base social, o motivo de agrupamentos de indivíduos, 

que posteriormente passa para a cultura infantil. Estes traços transmitem-se de 

geração a geração, indefinidamente, e são partes da cultura tradicional, fazendo o 

elo entre o presente e o passado. 

“A noção de ‘folclore’ infantil é inclusiva, nela devendo entender-se tanto os 

folguedos tradicionais das crianças, quanto as formas de agregação social que eles 

pressupõem.” (Fernandes, 2004: 16). 

Para ele, é nesse grupo que começa o contato da criança com o meio social, 

de maneira mais livre e íntima, integrando ambos os sexos, com o desejo comum de 

brincar, caracterizado pela natureza lúdica, exercitando sua livre escolha, com 

liberdade e interesse que desperta o brinquedo em bando, conduzindo às primeiras 

amizades, dando a noção de posição social, que afeta a personalidade e caráter da 

criança. É uma “verdadeira aprendizagem, em que o mestre da criança é a própria 

criança.” (op cit: 18). 

A função dos grupos infantis é ajustar a criança ao meio, através da sua 

própria cultura, diminuindo as possibilidades de conflito, adquirindo solidariedade, 

cooperação, auto-estima e disciplina, exercendo a tolerância dos maiores com os 

menores, de crianças de diferentes classes sociais, de diferentes etnias, etc, 

experimentando um sentimento que ultrapassa a consciência coletiva. A criança é 

assim preparada para a vida social do adulto, assimilando a cultura, humanizando-se 

e nacionalizando-se. Seria um grupo de iniciação, pois os elementos culturais 

adquiridos correspondem aos usos e costumes das pessoas adultas. 

A educação das crianças e sua socialização dar-se-iam através da aquisição 

deste sistema de elementos culturais. Dentro do grupo infantil, as crianças aprendem 

a obediência espontânea às regras estabelecidas, externas ou elaboradas pelas 

próprias crianças, com passagens da cultura adulta para a cultura infantil, com suas 

modificações. Como exemplo, temos as brincadeiras de casinha, de fazer 

comidinha. Elas trazem motivos da vida adulta, representam papéis sociais, de modo 

genérico, dentro do folguedo da cultura do grupo, colocando-a, de modo simbólico, 

em contato com atitudes, comportamentos, valores e instituições que caracterizam o 

indivíduo como pertencendo a certa comunidade, contribuindo para preservar, 

perpetuar e atualizar modelos de sentir, pensar ou de agir tradicionais deste 

patrimônio cultural. 



 

 

81

A cultura infantil apresenta-se nas diversas manifestações do conhecimento 

do ‘saber popular’, nas formas de seleção, nas rodas infantis, nos jogos, parlendas, 

pegas, trava-línguas, brincar de chateação, jogos de salão, contos, provérbios, ditos 

e respostas, cantigas de ninar. 

Florestan Fernandes faz uma distinção entre folclore infantil e cultura infantil. 

Para ele: 

“Cultura infantil abrange alguns elementos ou complexos culturais de natureza não-folclórica, 

como o futebol ou a natação; quanto às atividades lúdicas das ‘trocinhas’ de meninos; e 

certos trabalhos caseiros (confecção de roupinhas para as bonecas, preparação de doces 

simples, ...), quanto às ‘trocinhas’ de meninas. A expressão ‘cultura infantil’ [...] traduz melhor 

o caráter da subcultura (...). Ela é mais inclusiva que ‘folclore infantil’ e traz consigo a 

conotação específica, concernente ao segmento da cultura total partilhado, de modo 

exclusivo, pelas crianças (...).” (2004: 214).   

 Para a Casa Redonda, é fundamental que o educador possa fazer uma 

coletânea destes materiais para identificar a cultura de sua comunidade, como fonte 

de aprendizagem, assim como para a formação de educadores, é importante o 

reencontro de suas próprias vivências enquanto crianças. Nesta proposta, a visão da 

cultura infantil (foto 11 e 12) particulariza o que é a criança inserida na cultura 

brasileira. 

 
 

 



 

 

82

 
           (Foto 11. Crianças brincando de carro com os caixotes ) 

 

 

 

 

 
             (Foto 12. Casinha na escada com panos) 

 



 

 

83

4.3. Cultura brasileira 
 

“É dentro da unidade de nossa diversidade que habita o coração do povo que somos” 

Antônio Nóbrega 

 

Apresento agora Antônio Nóbrega, multiartista pernambucano, fundador do 

Teatro Escola Brincante, em São Paulo. Nóbrega encontra-se com Maria Amélia na 

década de 80 e deste contato nasce uma amizade e, a partir daí, reflexões que 

reafirmam para o Centro de Estudos da Casa Redonda a importância da Cultura 

Brasileira como alicerce sensível ao desenvolvimento da criança do nosso país.  

O trabalho da Casa Redonda considera o reconhecimento da cultura 

brasileira, a história do lugar em que vivemos, como um dos seus pilares. É 

importante afirmar a nossa língua-mãe na construção da identidade cultural e da 

cidadania, entendendo que ela contém os saberes do pensar, do agir e do sentir, 

articulando esses elementos e expressando a maneira do ser brasileiro, de forma 

orgânica. Esta compreensão integra e entrelaça as áreas de conhecimento: arte, 

cultura e educação. 

Nas palavras de Antônio Nóbrega, em entrevista para esta dissertação: 

“Os brasileiros compartilham de uma determinada cultura, com características 

específicas e singularidades, com tudo aquilo que dá corpo e substância a uma cultura 

particular. A cultura brasileira é visivelmente uma cultura de muitos encontros. Foi nesse país 

onde se encontraram três continentes: o europeu, o asiático e o africano, que estão na base, 

na pedra fundadora mesma da nossa nacionalidade, portanto uma cultura de encontros”. 

A cultura é assim compreendida como “uma rede de significações que o 

homem vai tecendo e para acessá-la (...), não nos serve uma razão analítica ou 

discursiva.” (Ferreira Marcos, 2004: 15). 

Ainda citando Nóbrega: 

“A cultura brasileira é indissoluvelmente ligada à sua raiz popular, sendo que os 

negros, índios, europeus é que sintetizaram o seu alicerce. Tudo o que veio depois, foi para 

amplificar, para fortalecer esse tronco inicial, esse tronco de árvore por essas três 

contribuições”. 

Quanto à diferença entre o conceito de cultura popular e o de folclore, 

Nóbrega afirma que:  



 

 

84

”O de cultura popular é muito mais abrangente. O conceito de folclore nos oferece 

uma visão estática da cultura. O de cultura popular é, ao contrário, dinâmico, interage na 

sociedade, é vivo e está evoluindo, continuamente, faz parte do dia-a-dia de uma 

comunidade, de uma vila, de uma cidade, etc.  

A globalização é o novo nome que se dá ao imperialismo tanto de cunho político 

como cultural. Verdadeira globalização cultural teríamos se pudéssemos, nas nossas rádios e 

televisões escutar música de toda a América Latina, de toda a Europa, da África, da Ásia, etc. 

Mas não as escutamos, e sim “aquela música”  imposta pelo poderio da indústria cultural. A 

cultura popular deveria ter um enorme papel na educação. A nossa, que guarda seus mitos, 

arquétipos e símbolos, corre o risco de se perder, porque a força da indústria cultural 

massificadora é grande. O nosso povo tem sempre dado provas de resistência e de vigor 

cultural. 

O trabalho com a cultura brasileira na educação é de muita riqueza, por estar 

vinculado a diversas tradições. Os ritmos presentes nas formas e gêneros dos folguedos 

populares, a melodia das cantigas, o universo gestual, tudo isso é de uma exuberância ímpar 

e deve ser colocado também a serviço do arte-educador.  

A nossa cultura é de uma grande heterogeneidade mas com o espírito da unidade. 

Dentro dessa diversidade, o Brasil é um país que fala basicamente uma só língua, que se 

desenha um temperamento próprio e que parece querer constituir uma nação-cultura”.  

 Para Regina Machado 3:  

“No Brasil, nós temos, como professores de arte, uma responsabilidade fundamental frente a 

nós mesmos e aos nossos alunos, que no meu entender diz respeito à reconstituição da alma 

brasileira, por meio do despertar da memória das nossas raízes culturais, e essa memória 

está viva em algum lugar dentro de nós e está ainda intacta em muitas manifestações 

artísticas e produções da cultura popular, entre outras. (...) com o intuito de buscar 

ressonâncias significativas, não para a gente se enclausurar na saudade de um tempo que já 

passou, mas para buscar algo que ressoa porque está vivo, como um ‘pertencimento’ 

encoberto dentro de nós. Desse lugar, conquistado e ‘ressignificado’, é então possível abrir 

nossa curiosidade e nossa visão crítica para perceber outras almas culturais (...).” 

 Para Renato Ortiz, existe uma “pluralidade de identidades, construídas por 

diferentes grupos sociais em diferentes momentos históricos”. Para ele, a definição 

de cultura brasileira passa pelas relações de poder e “a identidade nacional está 

profundamente ligada a uma reinterpretação do popular pelos grupos sociais e à 

própria construção do Estado brasileiro.” (1985: 8). 



 

 

85

6 

O escritor Ariano Suassuna fala sobre a raiz popular da cultura brasileira. 

Propôs, na década de 70, o movimento Armorial, como expressão do nosso povo, 

como uma forma de resistência à massificação, no sentido de fortalecer a nossa, 

incorporando de outras, o que nos enriquece, sem ser uma cópia das idéias 

estrangeiras. A cultura popular, de forma viva, deve ser uma referência para o Brasil 

real, em contraposição ao Brasil Oficial. Uma das funções da educação deveria ser 

desenvolver um discernimento crítico. 

Milton Santos, estudioso da geografia humana, fala sobre o Brasil enquanto 

noção de território, como abrigo de todos os homens, como sendo a construção da 

base material sobre a qual a sociedade produz sua própria história. Para ele, este 

território está sendo moldado por quem manda, ou seja, ocorre um globaritarismo e 

não uma globalização, numa sociedade de consumo que acaba nos transformando 

em objeto, com uma mudança brutal de valores. Esta noção de território é 

importante para a economia, para a sociedade e para a cultura.  

 Vários autores, como o antropólogo Darcy Ribeiro e o sociólogo Gilberto 

Freyre, entre outros, também buscam uma interpretação da cultura brasileira, 

formada por esta miscigenação tão rica no imaginário do povo brasileiro, a ser 

valorizada na prática educativa, revitalizando na essência as nossas raízes na 

construção da nossa identidade cultural nacional.  

Os intelectuais, definidos como mediadores simbólicos da construção da 

identidade nacional, são os “que descolam as manifestações culturais de sua esfera 

particular e as articulam a uma totalidade que as transcende” (Ortiz, 1985: 141) 

Temos um país com um patrimônio histórico, um patrimônio humano, o seu 

povo e muitas manifestações culturais, que são nosso ‘patrimônio imaterial’. A 

tradição oral está presente na cultura popular com sua sabedoria. Transmite seus 

princípios pela via da observação direta, imitação e da oralidade, nas comunidades 

que estão integradas com a Natureza. A aprendizagem é interdisciplinar, integrada. 

Articula todas as áreas expressivas: o canto, a dança, o fazer, o brincar. As pessoas 

participam das festas da tradição por uma necessidade interna, de repetição das 

                                                 
3Informação Verbal: Mesa Redonda sobre Cultura Popular Brasileira, promovida pelo Artesanato Solidário, 
Livraria da Vila, 2004. 



 

 

86

mesmas, que estão impregnadas na sua memória, revisitada pelo presente, na sua 

vivência, no seu corpo, sentindo-se pertencente a um grupo, buscando uma 

‘ressignificação’ para a vida. 

Para Ferreira Gullar, “a cultura popular é a forma de tomada de consciência 

da realidade brasileira” (apud Ortiz, 1985:72-73). 

O papel do educador é levar em conta o indivíduo na educação, como um 

mediador simbólico desta pluriculturalidade. É na sua prática, que vai tomando 

consciência corporal, cultural e social, do que ressoa em si próprio e na memória 

coletiva, construindo uma identidade cultural do ser humano brasileiro.  

Para a construção do conhecimento é importante, “primeiro o aprendizado do 

que somos, do nosso local de origem, depois o conhecimento dos outros, 

respeitando o diverso” (Santos, Inaicyra,1996: 203). 

 Na prática da Casa Redonda, esta afirmação do Brasil em nós manifesta-se, 

principalmente, na celebração das festas coletivas, redescobrindo nossas raízes, 

ressignificando e recriando as festas do Natal e de São João (foto 13) a cada ano. 

Nossas lendas e mitos, canções, músicas, danças chegam às crianças da Casa 

Redonda, como a construção de um repertório corporal, visual e auditivo, 

incorporando e criando um substrato sensível às nossas manifestações culturais. 

 
         (Foto 13. Cultura Brasileira: Festa de São João) 



 

 

87

4.4. Espaço físico da Casa Redonda 

 

O espaço físico da Casa Redonda é resultante de um projeto (planta em 

anexo), idealizado pelo arquiteto e Prof. titular da Faculdade de Arquitetura e 

Urbanismo (FAU/USP) Sylvio Sawaya, que inclui os aspectos do sagrado na 

arquitetura.  

A própria construção física da Casa Redonda na forma circular, com dois 

níveis, com um quadrado no centro e uma clarabóia central, propicia outra relação 

das crianças com o espaço. A percepção da entrada da luz solar através da 

clarabóia, o ponto de encontro entre céu e terra torna-se para as crianças um 

convívio diário com uma organização espacial diferente.  

 

 
           (Desenho 5. A Casa Redonda desenhada por uma criança) 

 

Temos, como referências, as ocas na cultura indígena, também com este 

formato circular. Na aldeia indígena Abelhinha (Ruri’õ, 2000), a exigência do MEC 

(Ministério da Educação e Cultura) é que a escola fosse quadrada, pois deveria 

seguir um determinado padrão de construção, o que causou grandes discussões 

dentro da tribo para ser aceita. Em outras culturas, também, encontramos esta 



 

 

88

referência circular de construção em vários templos, com o sentido do sagrado, da 

unidade, da mandala como sendo o eixo do mundo. 

Segundo Sylvio Sawaya, em entrevista realizada para essa dissertação: 

“A Casa Redonda absorve a experiência acumulada e se abre para o Novo. O local 

está vocacionado para o futuro, ele contém o passado e é o presente. É um lugar de 

sabedoria que agregou a Cultura Infantil, com um acúmulo de experiência, uma fábrica de 

conhecimento, um local de significação acumulativa. A experiência didática e seus aspectos 

essenciais podem acontecer naquele espaço. O eixo condutor abre para outros, a partir da 

sua essência, como elemento central e objeto de trabalho: a Casa Redonda, pode ser vista 

como uma realidade ecológica. 

Sobre o projeto da Casa Redonda, existiu um período de reconhecimento da área, de 

movimentação de terra, de ter uma pedra fundamental para o arquiteto realizar o símbolo, o 

mito. Inicialmente era para ser quadrada e depois se transformou num octógono, que está 

relacionado ao infinito. Tempos depois, o conhecimento sobre diferentes compreensões 

sobre as formas, foram se tornando conscientes, mas, desde sua fundação, o sagrado já 

estava contido, mas ele foi conquistado no decurso, através de uma vivência e de uma vida 

explicitadora, do caráter do lugar. 

O octógono também se relaciona com os templários, no período de grandes 

transformações do século XIII. Relaciona-se também com o calendário lunar, com ‘I Ching’ e 

os oitos hexagramas. A Casa Redonda é semelhante a um tólos, que é pré-helênico, anterior 

à civilização grega, que era dedicada à Mãe-Natureza, com a entrada de sol e chuva. 

Existe uma relação geométrica presente na Casa Redonda, onde o círculo está 

relacionado com o espírito e o divino; o octógono como elemento de transição entre matéria e 

espírito e o quadrado é a matéria. O símbolo foi se formando, a partir de uma opção de Maria 

Amélia, que ao longo do tempo foi tomando significado e sentido, como referência concreta.  

O sagrado está relacionado ao Jardim do Paraíso, e a Casa Redonda e o seu entorno 

formam um olho visto de cima, sendo a sua íris. Já a pedra no centro seria o ônfalos, umbigo 

da terra, o centro gerador, que forma uma mandala. A geomancia ou feng shui traz o 

reconhecimento, ele explicita o que o projeto já contém. Ele une passado, presente e futuro e 

por isso é atemporal e nega o tempo, como confluência  de vida, disponibilizando para a 

criança, na sua maneira de ser, trazendo o universo infantil, na prática da criança eterna. 

Nega o espaço, por ser um axis mundi (Mircea Eliade), através de um poste de luz, 

que liga céu, terra e inferno, com um valor cerimonial, na formação de uma coluna de luz da 

clarabóia. 

A vivência das crianças através do uso, apropriação e interpretação deste espaço 

traz o imaginário como forma de conhecimento, ampliando a consciência com outras 



 

 

89

referências, com a noção do sagrado. O trabalho com o imaginário, com os mitos, no espaço 

mítico, propicia uma outra logística, num pensamento racional integrado com a sensibilidade. 

A sensibilidade é uma prontidão de vida, que é um exercício da intuição e do 

pensamento. Está relacionada com emoção, sentimento e sensação. Primeiro vive a 

sensação, sente a emoção de dentro para fora, num estado de prontidão, compreende o 

espaço interno, como uma alquimia, que preenche o microcosmo, que provoca o sentimento, 

como uma elaboração, que decanta.  

O processo pessoal de Maria Amélia transformou o espaço, através de uma devoção, 

que recupera a vida na sua totalidade, com a intuição e uma ação virtuosa. A escola é um 

lugar de aprendizagem no tempo do ócio. Contemplar é se colocar no templo: corpo, casa, 

igreja, onde agrega todos. Contemplar é deixar acontecer emoções profundas, sem o sentido 

utilitário, que reconhece o que é Ser. No entanto, contemplação também agrega o operativo. 

Os aspectos sagrados só são compreendidos pela participação, estabelecendo uma 

relação de sentido, pois só na vivência do espaço a compreensão se faz”.  

 

 

 

             (Desenho 6. Projeto Arquitetônio: Sylvio Sawaya – croqui de implantação)  

 

 



 

 

90

 

              (Desenho 7. Projeto Arquitetônio: Sylvio Sawaya – planta cobertura) 

 
         (Desenho 8. Projeto Arquitetônio: Sylvio Sawaya – foto interna da cobertura)  



 

 

91

 

 

(Desenho 9. Projeto Arquitetônio: Sylvio Sawaya – croqui planta térreo)  

 

Outro aspecto relacionado ao espaço físico é a Natureza como lugar sagrado, 

fonte de aprendizagem no exercício da contemplação, de uma educação estética, de 

cores, formas, espécies diferentes, texturas, na observação dos ciclos e das 

estações do ano. Toda a infinidade de possibilidades que a Natureza nos dá 

aparece nos trabalhos expressivos e nas experiências, criando tintas, agregando 

sementes ou quebrando pedras para ver o seu interior. 

A relação da criança com o espaço da Natureza, seu habitat natural, propicia 

outros movimentos, utilizando todos os verbos: correr, pular, saltar, rolar, trepar, 

escorregar, subir, descer, viver, respirar, sentir ... desafios físicos que o corpo 

precisa para promover novas sinapses necessárias ao seu desenvolvimento 

neuromotor. O trabalho com os elementos da Natureza: água, terra, fogo e ar, 

através das experiências e das brincadeiras, mudam conforme as estações do ano. 

É uma forma de aprender a lidar com os elementos que também estão dentro de 

cada um.  



 

 

92

É na vivência, cuidado e respeito ao meio ambiente, que as crianças vão 

construindo e internalizando uma ecologia viva, percebendo-se como integradas à 

Natureza, ao todo maior, preocupadas com a preservação da natureza e da espécie 

humana. 

 

4.5. Uma visão sobre o corpo 

 

 
     (Foto 14. Criança segurando o desenho do contorno do seu corpo) 

 

Sou um guardador de rebanhos. 

O rebanho é os meus pensamentos 

E os meus pensamentos são todos sensações. 

Penso com os olhos e com os ouvidos 

E com as mãos e os pés 

E com o nariz e a boca. 

Pensar uma flor é vê-la e cheirá-la 

E comer um fruto é saber-lhe o sentido. 

Fernando Pessoa  



 

 

93

A compreensão da relação entre corpo humano e educação, no trabalho 

desenvolvido na Casa Redonda, está embasada na formação dada pelo Prof. Pethö 

Sandór, no Curso de Cinesiologia do Sedes Sapientiae e nas reflexões sobre a 

Psicologia Junguiana. 

O Prof. Paulo Machado, psiquiatra e terapeuta junguiano, especializado em 

abordagem corporal, teve sua formação com o Prof. Pethö Sándor e atualmente 

leciona cursos sobre a integração psicofísica, na Casa Redonda Centro de Estudos, 

a educadores e psicólogos, deste projeto e de outros, contribuindo com o 

conhecimento científico para as áreas de Educação e Psicologia. Nesta visão, o 

corpo físico é tratado como um veículo de conhecimento do mundo, do outro e de si 

próprio. 

Para Stanley Keleman, “o corpo usa o cérebro para fazer imagens de si 

mesmo e do mundo. Essas experiências organizadas nos colocam em relação com 

o nosso corpo e o dos outros.” (2001: 105). 

Percebe-se que a humanidade se distanciou da Natureza e de uma visão 

mais integrada, buscando a especialidade, o que provocou a cisão da relação entre 

corpo e mente. Neste sentido, atualmente, existe um movimento de busca desta 

unidade, de uma visão holística deste homem, para reintegrá-lo à Natureza e a si 

próprio. 

Retoma-se, hoje, a visão de grupos culturais cujas tradições são regidas por 

mitos, nos quais o indivíduo é indissociável do seu mundo cósmico e social. Nessas 

sociedades, o corpo não está cindido em relação ao ser, este ser humano está 

intimamente integrado ao cosmos, à natureza, assim como à comunidade. As 

representações do corpo são representações da pessoa como um todo. A imagem 

corporal integra-se à imagem dos elementos da natureza e do cosmos. Assim, 

compreende-se “o homem inteiro como carne, corpo, alma, espírito. São diversos 

modos de ser e estar no mundo.” (Ajzemberg, 1998: 19). 

Recupera-se a visão holística do ser humano, enquanto um microcosmo, 

refletindo aspectos do macrocosmo. 

  José Gil faz a seguinte referência a Leonardo da Vinci (1452-1519), 

escrevendo: “o homem é chamado pelos antigos um mundo menor, designação 



 

 

94

justa, pois que é composto de terra, de água, de ar e de fogo, como o corpo terrestre 

e parece-se, portanto com ele. O homem e o mundo são semelhantes.” (1997: 131). 

A doença não era somente um desequilíbrio entre os quatro elementos do 

corpo, mas também entre alma imortal e o corpo. 

“O frio, o quente, o seco e o úmido são tanto as qualidades da água, do fogo, da terra e do ar 

quanto dos quatro humores que participam de maneira essencial do funcionamento 

fisiológico: o sangue, elemento quente, que vem do coração; o fleuma, o elemento frio, 

secretado pelo cérebro; a bílis amarela, elemento seco que vem do fígado; e a bílis negra, 

originada no baço, formavam os quatro humores que, por muito tempo, serviram de diretrizes 

à medicina ocidental.” (Sant’anna, 2001:8). 

Gonçalves (1994)  afirma que: 

“Merleau-Ponty busca a compreensão do homem de forma integral. O homem para ele é 

ambigüidade. Nele estão presentes os dois mundos – o mundo do corpo e o mundo do 

espírito – numa tensão dialética, sendo, ao mesmo tempo, interioridade e exterioridade, 

sujeito e objeto, corpo e espírito, natureza e cultura, num movimento que é a própria vida e o 

tecido da história.”  

O Curso Corpo de Criança, com o Prof. Paulo Machado, visa à integração 

fisiopsíquica, e são abordados noções de anatomia e psicologia que ajudam o 

educador a fazer as relações entre suas observações e o conhecimento do corpo. 

Este tipo de conhecimento também pode auxiliar o educador a perceber as 

qualidades psíquicas de cada educando relacionadas com os elementos: água, 

terra, fogo e ar, propondo atividades que possam favorecer o contato com estes, 

através das brincadeiras, ativando a consciência dos mesmos para cada criança. 

Sobre o trabalho corporal, é importante perceber que “tanto a pele quanto o 

sistema nervoso originam-se da mais externa das três camadas embrionárias, a 

ectoderme.” (Montagu, 1988: 22). A ectoderme também se diferencia em cabelos, 

dentes e nos órgãos dos sentidos, que transmitem ao cérebro as informações sobre 

o meio ambiente e sobre o sistema nervoso interior, como as alterações fisiológicas 

vividas.  

Quanto à questão da estimulação tátil, percebe-se que esta tem efeitos 

profundos sobre o organismo, a nível fisiológico e bioquímico, segundo Montagu 

(1988). 

 



 

 

95

Para Paul Schilder: 

“Existe, igualmente, um desejo de adquirir conhecimento através do tato. Há uma curiosidade 

relativa à superfície do corpo, sua pele, e sua compleição” (1994:188). “(...) Não devemos 

esquecer que a imagem postural do corpo, apesar de ser basicamente uma experiência dos 

sentidos, provoca atitudes de tipo emocional, e que tais atitudes não podem ser separadas da 

experiência sensorial.” (1994: 196). 

Novamente, José Gil comenta: 

“Esta característica do espaço limiar – de prolongar e ‘traduzir’ o interior no exterior, e 

reciprocamente – encontra-se em todas as suas modalidades sensoriais: no espaço auditivo, 

tátil, visual, olfativo, gustativo e, de uma forma geral, no espaço da pele enquanto espaço de 

sobreposição da tatilidade e da visão. (...) Tal como a visão, a pele opera o cruzamento desta 

e do tato, e estende-se por toda a superfície do corpo. Mas contrariamente à visão que se 

pode tornar háptica, tátil, a pele integra o olhar cegando-o: a pele não vê, mas transforma a 

sua tatilidade cega em abertura e transporte do espaço interno do corpo para o exterior. A 

pele toca como se visse, à distância – mas sem ver (1997:156-57). O espaço de limiar ‘fecha’ 

e ‘abre’ ao mesmo tempo o espaço interior: fecha-o com a luz do exterior, salvaguardando o 

fundo obscuro, por detrás do rosto, assim se conserva a singularidade do sujeito (...).” (1997: 

158).  

Na concepção chinesa, o coração é a “sede da consciência emocional, que é 

despertada, através da reação emotiva dos cinco sentidos, para as impressões do 

mundo exterior.” (Jung, 2001: 93). 

Na formação do educador da Casa Redonda, a compreensão do corpo como 

uma totalidade que traz em si a ancestralidade de uma espécie, a hereditariedade 

além de sua dinâmica singular e pessoal, é uma aprendizagem a ser assimilada e 

incorporada. 

É importante na educação do século XXI a visão do corpo como veículo, 

como instrumento de expressão de um ser, de sua subjetividade, de sua vida, que 

traz dentro de si o respeito ao corpo como um espaço sagrado que contém o 

mistério da vida e por isso precisa ser acolhido e cuidado.  

 

 

 

 

 



 

 

96

 

 

 

 

 

 

 

 
       (Foto 15. Criança deitada na árvore-mãe) 

 



 

 

97

5. O TRABALHO DA CASA REDONDA: o tronco visto por fora 

 

5.1. Rotina do trabalho 

Há uma cuidadosa preparação no ambiente em que as crianças passam sua 

manhã brincando. Desde o físico externo, o jardim, que ocupa uma área de 3.500 

m2, ao mais simples objeto com o qual a criança entrará em contato, há uma 

presença de sentido, nada é colocado gratuitamente. O olhar sensível dos 

professores sobre o próprio momento da expressão da criança, na sua interação 

lúdica com o ambiente, vai pontuando a ampliação dos objetos colocados à sua 

disposição, para que tenham autonomia na escolha do que precisam para se 

expressar, cabendo a elas a iniciativa e a descoberta de seus projetos. O professor 

participa quando solicitado e tem como objetivo incentivá-la a buscar os recursos 

que tem interna e externamente para alcançar suas metas. 

A expressão das crianças pode dar-se entre as várias linguagens 

expressivas, através de materiais diversos, tais como: terra, madeira, areia, água, 

tinta, giz, lápis e outros elementos que, uma vez experimentados, vão ampliando seu 

repertório sensível e são traduzidos na execução de construções, das mais simples 

às mais complexas. 

Máscaras, fantasias, tecidos, caixotes e instrumentos musicais juntam-se ao 

ouvir histórias e músicas, contendo possibilidades expressivas para que o corpo se 

manifeste em sua espontaneidade, criando personagens, enredos e cenários 

próprios da cultura infantil. 

Os materiais têm um caráter, por não possuírem uma definição clara, no 

sentido de permitir uma expressão livre, ampliando as possibilidades de criação das 

crianças. O correr do dia está diretamente ligado ao estado de como a criança chega 

naquela manhã, à atmosfera e ao clima do dia, que alteram a própria organização 

dos materiais disponíveis no espaço. 

A organização do espaço implica, portanto, a preparação diária do ambiente 

físico, tanto o espaço externo como o interno, de acordo com as estações do ano e 

segundo as observações cotidianas dos professores, a partir da dinâmica presente 

no grupo e nas crianças, individualmente. 



 

 

98

Ao chegar à Casa Redonda, a criança se direciona para a atividade que 

deseja, seja para construir uma casa com caixotes, para brincar no tanque de areia, 

jogar bola ou conversar com um professor, contando fatos que tenham significado 

para ela. Algumas crianças já vêm de casa com vontades determinadas, outros, ao 

se associarem a um amigo ou a um grupo já em atividade, passam a interagir e 

iniciam sua manhã num ritmo que é unicamente interrompido por uma intervenção 

externa: a hora do lanche. 

O lanche torna-se um espaço do coletivo. Ele é fornecido pela Casa Redonda, 

buscando uma alimentação nutritiva baseada em frutas e verduras da época. A 

distribuição do lanche é feita pelas próprias crianças, que ritualizam este momento. 

O espaço físico do lanche pode ser alternado entre restaurante, barraca de limonada 

ou de chá, nos espaços construídos pelas próprias crianças com caixotes de 

madeira. 

Muitas vezes, buscam lenha, picão ou carvão para fazer a fogueira e 

preparar, com o auxílio dos professores, o lanche: sopas, macarronadas, ovo 

mexido, banana ou batata assada, queijo de coalho, pizza, etc. Este tipo de lanche é 

servido próximo à fogueira e as crianças arrumam as mesas, enfeitando-as com 

panos e flores. Um forno de barro, construído pela ceramista Shoko Suzuki, serve 

para queimar os trabalhos de barro ou fazer algum alimento. 

As aventuras de caminhar pelo mato, ver bichos no sítio do vizinho, 

acontecem, dependendo da vontade do grupo. Ora vão todos, ora alguns 

permanecem, pelo fato de estarem entretidos com algo que estão brincando. Há 

uma contínua interação entre a idéia de um professor e a vontade das próprias 

crianças. Os que gostam de aventura e de fazer caminhada, normalmente, saem 

logo que chegam e depois voltam na hora do lanche, para, em seguida, brincarem. 

O espaço do lanche define para elas um tempo antes e depois. Em geral, 

após o lanche há uma mudança no ritmo das brincadeiras, que se alternam entre as 

mais expansivas às mais recolhidas, brincadeiras grupais e de duplas ou individuais. 

Ao término da manhã, as crianças finalizam o que estão fazendo quando já está 

próxima a hora da chegada dos pais. Em geral, todos ajudam a arrumar o espaço 

das brincadeiras. Dependendo do tipo de brincadeira, há dias que esta arrumação 

se torna mais difícil. Surge a ação do professor como elemento que intervém, 



 

 

99

buscando descobrir formas que auxiliem as crianças a cumprir o compromisso de 

deixar em ordem o lugar que elas mesmas voltarão a usar. 

O respeito ao espaço, aos objetos e ao trabalho cooperativo de todos que 

participam juntos nas atividades daquela manhã é estimulado, diariamente, através 

da própria rotina. 

Para a criação do exercício da espontaneidade há um substrato de 

organização que permeia todo o processo da Casa Redonda, em que adultos e 

crianças atuam, cada um dentro de sua singularidade, num compromisso mútuo de 

fazer o dia acontecer de forma harmônica. 

Há o tempo sem tempo da criança e um tempo marcado pela chegada, o 

lanche e a saída, como um ritmo grupal em meio à liberdade das crianças no uso do 

tempo intercalado a estes três momentos.  

Cada dia é um dia específico, os ritmos e a característica das atividades são 

permeados pela escolha das crianças em relação à organização e sua distribuição 

ocorre nos diversos espaços da escola. 

Para Maria Amélia, “a especificidade da Casa Redonda é de ser um 

organismo vivo, cuja ação educativa é permeada pelo exercício constante de uma 

prática reflexiva, onde o contemplar ocupa o lugar da palavra teoria, que se cria a 

partir da observação da ação, sintetizando o ‘fazer e em fazendo, fazer-se’, tanto 

para o adulto como para a criança”.  

O trabalho se dá em equipe, e todos estão atentos, buscando a cada dia um 

entrosamento harmonioso, como pessoas sensíveis e acolhedoras. Ocorre muito 

respeito ao que o outro está fazendo. Cada um sabe o lugar que ocupa. Há uma 

afinação grupal. Trabalha-se de forma integrada e livre e todas as questões surgidas 

são refletidas em conjunto, semanalmente, nas reuniões de equipe.  

Uma vez por ano é realizado um acampamento (foto 16) com crianças entre 2 

e meio e 7 anos. É uma experiência importante de convivência entre as crianças. 

Preparar a mochila, montar as barracas, vivenciar a experiência da noite, onde todos 

os medos e fantasmas aparecem. A coragem de caminhar no escuro, utilizando suas 

lanternas, num espaço que eles convivem durante o dia, as escolhas dos 

companheiros de barraca, a arrumação do canto para dormir, vestir-se sozinha, tudo 

isso contribui para uma experiência de amadurecimento e estreitamento das 



 

 

100

relações de amizade. Para o professor, é mais um momento de observação das 

atitudes de cada criança frente a novos desafios, medos, autonomia e sono.  

Em alguns momentos, conforme o interesse do grupo, são propostos 

passeios para o Museu da Geologia, Museu da Cultura Brasileira ou alguma 

exposição de Artes. Alguns programas são indicados para que os pais levem seus 

filhos. 

No Dia dos pais e das mães, os mesmos são convidados para passarem uma 

manhã com seus filhos, brincando. Neste dia, as crianças servem o lanche, fazem 

atividades em conjunto, propõem brincadeiras, jogos ou massagens. Ao final, 

oferecem algum presente feito por elas, como: colares, camisetas pintadas, porta-

retrato, tabuleiro de jogos, entre outras coisas. 

 

 

 

  
         (Foto 16. Noite de acampamento) 

 

 

 



 

 

101

5.2. Festas Coletivas: 

 

As Festas de São João e do Natal marcam as celebrações coletivas, ambas 

coincidindo com a finalização do semestre aqui no Brasil. Estas festas completam 

um ciclo, definem um período que marca o início de duas estações que caracterizam 

nosso clima: o inverno e o verão, ambos precedendo o período das férias. 

A proposta com as crianças é que elas possam dar um novo sentido a estas 

festas a partir do seu fazer enraizado e de suas vivências, propiciando a integração 

com a Natureza como uma continuidade de si próprias, restaurando o respeito, 

valores, harmonia, percebendo os ciclos, as estações do ano e os seus ritmos. Esta 

experiência visa à percepção de si como parte de um todo maior, na construção de 

uma consciência cultural, ecológica e cósmica. 

A festa é ritualizada na Casa Redonda por meio dos componentes do ciclo 

das festas populares brasileiras, trazendo a conexão com suas raízes. As crianças 

participam da organização dos festejos de uma forma individual e coletiva, de acordo 

com suas possibilidades. 

O significado de cada uma destas festas é estendido também para os pais 

através de textos informativos a respeito do simbolismo dessas celebrações. 

A reunião de todos: pais, professores, crianças e comunidade, compartilhando 

juntos a preparação e o acontecer dessas festas tem como objetivo propiciar a cada 

um sentir-se pertencente a um grupo maior, realizando a festa como uma vivência 

autêntica do coletivo. 

 

5.2.1. Festa de São João 

“Conta a lenda que São João adormece durante a noite da sua noite da sua festa porque se 
estivesse acordado, vendo o clarão das fogueiras acesas em sua honra, não resistiria ao 
desejo de descer do céu e o mundo arderia em fogo. 

Há o São João das águas de Jordão. O São João Xangô é o que os índios aprenderam a 
 gostar brincando de pular fogueiras em noites de Saci e dias de Coraci. 

Há o São João que acorda o povo de madrugada para um batismo e alegria. 

Há o São João dos carneirinhos e o Batista. 

Todos, na verdade, um só. Santo, sagrado e pagão, solto no mundo com a sua bandeira de 
dançarino, a serviço do Homem e de Deus.” 

Antonio Carlos Madureira e Francisco Assis, texto do disco Bandeira de São João. 



 

 

102

 

  
     (Foto 17. Festa de São João: Mastro) 

 

O São João é a festa da colheita, uma festa noturna e exterior, que coincide 

com o nosso solstício do inverno, é o dia mais curto e a noite mais longa do ano. Ela 

acontece com fogueira, comidas, fogos, danças, músicas, adereços, enfeites 

coloridos. A participação é coletiva, envolve todas as idades na preparação para a 

comemoração e a celebração da festa. 

Para ‘ressignificar’ esta festa, é importante saber sobre sua origem, que vem 

desde os tempos primordiais, quando os homens, já sedentários e agrários, 

começaram a fazer seus ritos em volta das fogueiras, para comemorar suas 

colheitas, vivendo nesta relação de integração com a Natureza, com a terra, com o 

tempo cíclico e as estações.  



 

 

103

“Toda a Europa conheceu essa tradição de acender fogueiras nos lugares altos e mesmo nas 

planícies, as danças ao redor do fogo, os saltos sobre as chamas, todas as alegrias do 

convívio e dos anúncios de meses abundantes. (...) Os cultos agrários foram, na Europa e 

com informação universal, divulgados no domínio do folclore e da etnografia, (...) que 

recenseou centenas de cerimônias das fogueiras votivas e festas propiciatórias em junho-

julho, com ervas que podem ser colhidas nessa noite e possuem qualidades sobrenaturais, 

mágicas e terapêuticas. Na Península Ibérica, o culto a São João é um dos mais antigos e 

populares; Portugal possui no espírito de sua população todas as superstições, adivinhações, 

crendices e agouros amalgamados na noite de 23 de junho, convergência de vários cultos 

desaparecidos e de práticas inumeráveis, confundidos e mantidos sobre a égide de um santo 

católico. Para o Brasil, a devoção foi trazida pelos portugueses e divulgada com a satisfação 

de um hábito agradável.” (Cascudo, 2000: 298).  

Aqui no Brasil, comemora-se, no dia 24 de Junho, a festa de São João, um 

santo católico. É festejado com farta alimentação, músicas, danças, bebidas, com 

adivinhações para casamentos e prognósticos de futuro. O santo, segundo a 

tradição, dorme durante o dia que lhe é dedicado tão ruidosamente pelo povo, 

através dos séculos e países. Dizem que se ele tivesse acordado, vendo o clarão 

das fogueiras acesas em sua honra, não resistiria ao desejo de descer do céu, para 

acompanhar a oblação, e o mundo acabaria em fogo. 

Coincide esta data com o solstício de verão, no Hemisfério Norte e de inverno 

para o Hemisfério Sul, quando as populações do campo festejavam a proximidade 

das colheitas e faziam os sacrifícios para afastar os demônios da esterilidade, as 

pestes dos cereais, as estiagens, etc.  

Para contextualizar a Festa de São João, buscamos sua origem na nossa 

memória ancestral, no nosso passado histórico, resgatando o simbolismo desta festa 

trazida pelos portugueses, com sua origem céltica. Atualmente, a Festa de São João 

é reconhecida e incorporada na cultura brasileira, ocorrendo numa diversidade muito 

grande de manifestações pelo Brasil em diferentes regiões.  

Até hoje, nas comunidades que ainda tem esta ligação com os ciclos agrários 

e a comunhão com as estações do ano, a Festa de São João é muito comemorada, 

ao redor das fogueiras. Comem-se os produtos da terra, como milho, amendoim, 

batata-doce, gengibre, etc. Já nos grandes centros como, por exemplo, em São 

Paulo, estas festas se ocorrem mais em escolas e Igrejas, com um caráter cristão 

que foi atribuído a esta festa, anteriormente pagã. Nos grandes centros perdeu-se a 

conexão com suas raízes e o vínculo com a Natureza. 



 

 

104

Na Casa Redonda, o sentido de celebrar esta festa para as crianças é 

oferecer a oportunidade de conhecer, incorporar e recriar a própria cultura, através 

da ação participativa e consciente. A aquisição do repertório da nossa cultura é a 

fonte de alimento da nossa tradição, buscando referências para ampliar o que já 

existe ou já se sabe, na compreensão e vivência de se sentir pertencente à nossa 

cultura, pontuando valores, integrando conhecimento, na busca da harmonia e 

equilíbrio do homem com a Natureza. 

A Festa de São João busca o encontro com a nossa identidade cultural, com 

um sentimento de nação e povo. Na vivência desta festa da nossa cultura, surgem 

elementos do imaginário brasileiro, no repertório das músicas, danças e adereços, 

que, são enriquecidos através de livros, vídeos e histórias, contribuindo para fazer a 

festa com conhecimento das diferentes manifestações artísticas presentes dentro 

dela. 

Em várias localidades do Brasil há o hasteamento do mastro de São João. 

Seu significado é a possibilidade de atingir o céu, e na medida que é enfeitado, 

segue junto a intenção da Terra de produzir melhores e mais abundantes frutos. 

Estes mastros são reminiscências de cultos agrários, homenagem às forças vivas da 

fecundação das sementes e a Bandeira do Santo no alto informa que ‘Ele’ está 

presente na festa com frutos, flores e fitas, protegendo a comunhão dos homens 

com a vegetação. O pau de sebo também propicia esta ligação do céu com a terra, 

com suas dificuldades para alcançar uma prenda no alto. 

A dança da quadrilha, tão popular na nossa cultura, simboliza o casamento 

entre o homem e a mulher, o casamento entre o céu e a terra, pedindo 

prosperidade, passando por vários desafios agrários, como a cobra, a chuva, 

passando pelo túnel da vida e terminando numa grande festa em que todos dançam. 

Na Casa Redonda a preparação desta festa começa no início do ano, pois 

sendo uma festa da colheita, as crianças plantam milho em março para colher em 

junho, no momento da Festa. É a vivência e a percepção da Natureza e seus ciclos 

pelas crianças, possibilitando uma outra compreensão do tempo e dos ritmos de 

forma concreta. 

Para as crianças que estão saindo da escola naquele ano, há um ritual de 

passagem. Eles são os “festeiros”, que nas festas populares se responsabilizam pela 



 

 

105

mesma, e acendem a fogueira. A preparação envolve o exercício da convivência 

grupal, no qual todos estão envolvidos, dos menores aos maiores, cada um dando 

suas contribuições, conforme suas possibilidades, ocupando seu lugar e sua função. 

A festa é renovada anualmente pelo grupo, chapéus, personagens que 

surgem,  músicas escolhidas, adereços, brincadeiras e enfeites do repertório da 

cultura brasileira.  

Aproximadamente, com um mês de antecedência, inicia-se a produção para a 

festa, relembrando a festa do ano anterior através do vídeo da Festa da Casa 

Redonda e de imagens que mostram como são estes festejos em outros lugares do 

Brasil. Existem livros com fotos que as crianças têm acesso, ampliando e 

alimentando o repertório na construção dos adereços e personagens. 

As crianças participam ativamente da confecção dos enfeites para a festa. Os 

bambus compridos são enfeitados com bandeirinhas e tiras de papel crepom. No dia 

da festa, eles são colocados no formato de um arco para a entrada no local da festa 

e passagem do cortejo. O cordão de bandeiras, feito pelas crianças, é esticado por 

todos os espaços da Casa Redonda. Papéis de seda são recortados para forrar as 

bandejas nas barracas de comida.  

Além do desenvolvimento da sensibilidade na busca da beleza e da harmonia, 

a habilidade manual é trabalhada intensamente e com significado para a produção 

da festa.  

Enfeites novos vão surgindo a cada ano: flores de papel e canudos; flores de 

tecidos; estrutura de jornal e papel de seda; tiras de papel crepom enroladas 

pendentes e balançando ao vento. 

Os chapéus variam conforme o ano: de cartolina com tiras de papel crepom, 

de palha com retalhos e enfeites, brilhos e espelhos para “espantar mau olhado”, 

como dizem algumas crendices e superstições populares (Cascudo, 2000). Esses 

chapéus são inspirados no acervo fotográfico das festas populares.  

As crianças mais velhas que participam da última experiência da festa porque 

vão, no ano seguinte, para uma outra escola, constroem suas tochas para acender a 

fogueira: um pedaço de pau, todo enfeitado, pintado, cheio de brilhos, com um 

pedaço de pano amarrado na ponta. 



 

 

106

As luminárias (foto 19) variam de ano para ano e são de vários tipos. Há 

luminárias de velas portáteis e de solo feitas com cartolina vazada e desenhos, com 

pinturas em papel transparente ou papel celofane, para sair a luz, e ainda as 

luminárias fixas, para lâmpadas de soquete presas no fio, que iluminam a noite 

escura. Todas feitas pelas mãos das crianças. 

Os personagens vão surgindo: bois, burrinhas, e outros propostos pelas 

crianças, conforme o que estão vivenciando e que passam a incorporar a festa. 

O boi “está inserido no contexto cultural do Brasil e sua figura se apresenta 

em folguedos folclóricos, canções, literatura de cordel e tantas outras manifestações, 

com diferentes nomes: Boi-bumbá, Bumba-meu-boi, Boi-de-Reis, Reisado, Boi-de-

mamão, Boi-calemba, Surubim e outros.” (Cascudo, 2000). 

O boi, presente nas festas do Bumba-meu-boi, nas diferentes variantes por 

todo o Brasil, também  aparece nesta festa. Todo ano ele é reconstruído, o pano de 

sua saia é tingido pelas crianças e depois enfeitado com papel laminado, brilhos, 

sininhos, etc. O próprio boi se renova, seu corpo é pintado e a cada ano enfeitado, 

como que trocando de pele pelos enfeites das crianças. O mesmo acontece com a 

burrinha, outro personagem da Brincadeira do Boi, das festas populares, que simula 

um homem cavalgando. 

Alguns personagens são construídos pelas crianças com rolinhos de jornal, 

formando a estrutura, para depois ser empapelada, como a figura do Jaraguá, “que 

é uma armação em forma de boi coberta de tecido colorido” (Cascudo, 2000: 208), 

da Ema, outro personagem do Bumba-meu-boi ou ainda o Pigmeu ou Cabeção, 

“bonecos com cabeças enormes, totalmente desproporcionais ao corpo de quem as 

enverga.” (op cit: 87). Estes personagens são introduzidos pelas crianças através de 

histórias, imagens em livros, vídeos, etc. 

Os convites para a festa são produzidos pelas crianças para pais e 

convidados. Os painéis de enfeites da festa são com desenhos e colagens sobre 

papel Kraft, para cobrir estantes, prateleiras, tonéis de lixo, etc. Estes painéis são 

como histórias contadas pelas crianças sobre a festa através dos desenhos. Até os 

saquinhos de pipoca e amendoim são coloridos para o dia da festa. 

Para o cortejo, um andor, que é uma caixa com a figura do São João menino, 

é feito pelas crianças. É contada a sua história, na qual ele desce em um arco-íris, 



 

 

107

carregado por quatro anjos. As crianças definem seus papéis para saber quais as 

quatro crianças que descem com o andor no cortejo. 

As músicas são tocadas durante este período de preparação e as crianças 

vão ensaiando para tocarem instrumentos de percussão e tambores durante o 

cortejo e a festa. Ainda no cortejo, uma criança traz uma bandeira feita por eles. 

Quanto à participação dos pais, um dia antes da festa, eles são convidados 

para ajudarem na preparação. É um momento de integrá-los, através do fazer 

manual. Os pais constroem os mastros da entrada da festa (foto 17) e as luminárias, 

que exigem uma maior habilidade no recorte de papel. Durante esta preparação, 

canta-se muito, para que no dia da festa todos participem.  

No dia da festa, as crianças chegam no começo da tarde e preparam toda a 

decoração. Enfeitam os caminhos, as mesas para as comidas, colocam as 

luminárias, enfeitando os lixos, preparam o pau de sebo, o pau de fitas, enfeitam a 

fogueira, etc. É pendurada uma estrela iluminada e o mastro dos santos que se 

fazem presentes para proteger a festa e agradecer os pedidos realizados. Ao cair da 

noite, os pais chegam, inicia-se o cortejo com a descida das crianças, sob os arcos 

enfeitados, ao som dos tambores, como uma banda, com o andor do São João 

menino, o boi, alguns personagens, a bandeira e as crianças com a lanterninha, feita 

por eles, para iluminar o caminho.  

Na vivência deste ritual das festas da colheita, fazemos uma roda ao redor da 

fogueira (foto 18), em que são lidos alguns versos, desejos e pedidos das próprias 

crianças. Os mais velhos, com suas tochas, acendem a fogueira. São colocadas 

ervas na fogueira, numa alusão às crendices do fogo para “afugentar os demônios 

da fome, do frio e da miséria.” (Cascudo, 2000: 298). A fogueira representava a 

fixação do Sol, a conservação da luz, afugentando os perigos que o Solstício 

anunciava. 

A festa continua como uma grande brincadeira que junta pais e crianças: a 

dança do candeeiro, uma roda de escolha na forma de coco-de-roda, e depois com 

o boi, animado pelos pais que tocam matraca, pedaços de pau enfeitados pelas 

crianças, que revezam-se entre o boi e a burrinha. Surgem os palhaços Mateus e 

Bastião, que usam máscaras ou são pintados de carvão e utilizam uma bexiga para 



 

 

108

fazer barulho, o homem-folhagem (folharal), personagem coberto por folhas, ou o 

Pigmeu, etc.  

Tudo decorre de forma bem espontânea. A dança das fitas, a brincadeira de 

subir no pau de sebo e uma quadrilha improvisada entre pais e filhos vão 

acontecendo. Para finalizar, ocorre uma roda de fogo em que as crianças maiores, 

girando um bambu com bombril amarrado na ponta, espalham centelhas de fogo na 

noite escura. 

Os comes e bebes ficam disponíveis nas mesas, arrumadas pelas crianças, 

que ficam ali, servindo os pais. 

Como os balões estão proibidos, soltamos um balão-galinha, feito com uma 

folha de jornal cheio de ar. As crianças acendem as quatro pontas e o balão sobe 

um pouco, enquanto elas cantam. 

Algumas músicas são renovadas de um ano para outro, conforme introdução 

pela equipe de professores, sendo de fácil marcação para as crianças 

acompanharem com o tambor e instrumentos de percussão. 

Um texto sobre o São João é colocado no painel e entregue aos pais, com 

uma pesquisa de diversos autores, no sentido de contextualizar esta festa, visando a 

manter nossa cultura viva, para que esta seja significativa em sua contínua 

recriação. 

Segundo Maria Amélia, “é reconhecendo estes vestígios e redescobrindo os 

significados mais profundos das nossas festas que, junto com as crianças, 

acendemos a fogueira, partilhamos os frutos da Terra, resgatamos a comunhão 

fraterna entre o Homem e a Natureza”. 

 

 



 

 

109

        
        (Foto 18. Festa de São João: Fogueira) 

 

 

 

          
         (Foto 19. Festa de São João: Criança segurando algumas luminárias) 

 

 



 

 

110

5.2.2. Festa da estrela  

 “Um menino nasceu: o mundo volta a recomeçar.” 

Guimarães Rosa 

 

 
(foto 20. Festa da Estrela: Presépio) 

 

O Natal, chamado pelas crianças de Festa da Estrela, é uma festa diurna, 

com a luz do sol do meio dia, e coincide com o nosso solstício de verão, em que o 

dia é o mais longo e a noite a mais curta. É a festa de louvação à criança, 

celebração do menino, como símbolo do Novo. Há preparação, com enfeites, 

encenações, adereços e músicas. O ritual de passagem também se dá com os mais 

velhos que dão o tom da festa e iniciam a celebração, passando para os pais, o 

acender das velas.  

A Festa da Estrela surgiu dentro da proposta do trabalho desenvolvido na 

Casa Redonda, a partir da idéia de uma criança que, quando soube da passagem do 

Cometa Harley pelo Brasil, em ano de 1986, propôs fazer uma chuva de estrelas. A 

proposta foi tão aceita pelo grupo que acabou se tornando um ritual que se repete 

todos os anos até hoje. 

 



 

 

111

Segundo Luís da Câmara Cascudo (2000): 

“Há um respeito misterioso em relação às estrelas. O costume de venerá-las desapareceu, 

mas alguns vestígios ainda existem, visíveis e diários. As superstições gerais astrolátricas 

foram trazidas pelos colonizadores portugueses, alguns de origem oriental, divulgadas na 

península durante a dominação árabe e mantidas nas colônias sob os lumes vivos das 

constelações tropicais.”  

A chuva de estrela consiste em uma chuva de papéis coloridos picados, 

sobras do material utilizado na preparação da festa e que, no momento que os pais 

entram dentro do espaço interno da Casa Redonda as crianças, do andar de cima, 

jogam sobre suas cabeças. 

A preparação da Festa da Estrela inicia-se com um mês de antecedência. 

São apresentadas imagens de Presépios, presentes nos festejos natalinos de nossa 

cultura. Abstraindo o caráter religioso e doutrinário desse festejo, foca-se o elemento 

da “louvação do menino”, fortalecendo os aspectos simbólicos da criança que 

representa o ‘vir a ser’, o futuro, a possibilidade de paz e fraternidade entre os 

homens. 

O sentido desta festa para as crianças se dá através da experiência de 

recriação do presépio e da preparação da mesma a cada ano. Durante este período, 

as crianças desenvolvem trabalhos com barro, palitos de madeira, velas, casinhas, 

luminárias, para a montagem do presépio e escolhem o que querem oferecer para 

esta construção coletiva. 

É uma Festa mais interiorizada, acontece dentro de casa, que coincide com o 

sol do meio dia, quando a luz solar entra pela clarabóia da Casa Redonda, fazendo 

uma coluna de luz, cuja projeção é de um círculo no chão, representando a 

presença da luz - uma comunicação entre céu e terra.  

O clima da Festa é de luminosidade, característica essencial da Estrela. Para 

alguns povos, as estrelas são entendidas como as janelas do mundo. São as 

aberturas na abóboda celeste para a respiração de diferentes esferas do Céu. Entre 

os Mayas, elas são muitas vezes representadas como os olhos que emanam os 

raios de luz dos Deuses. Estreitamente ligadas ao céu, onde se encontram, evocam 

sempre os mistérios da luz e da noite. 

A preparação do presépio requer uma reorganização do espaço da Casa 

Redonda, oque acontece em um clima de surpresa: os pais só podem vê-lo no dia 



 

 

112

da Festa. As crianças o recriam a cada ano, introduzindo novos elementos, de 

acordo com a constelação daquele grupo. Na montagem do presépio, surgem 

elementos significativos próprios de cada um, como lagos, cachoeiras, sítios, 

caminhos com pedras, conchas, cidades, animais, fadas, etc. O céu é feito por eles, 

com o desafio de pendurar as estrelas no alto, enfeitado com os planetas, asteróides 

e tudo mais que pode ter no céu: flores, árvores, nuvens, anjos, sol, lua, vento, etc. 

Depois do presépio pronto (foto 20), enfeitam-no com flores de girassóis, por 

eles plantadas na Primavera. Cada criança acende a sua vela no presépio. As que 

vão sair passam um bastão com uma vela para que os pais, ao entrarem, possam 

acender as velas de uma guirlanda central. Ao finalizar, a guirlanda é erguida até o 

andar de cima, onde as crianças se encontram escondidas. Os pais sentam-se no 

quadrado interno e as crianças começam a jogar a chuva de estrelas. Após este 

momento, há o encontro entre pais e filhos. São coisas indescritíveis, que passam 

pelo olhar, pelo abraço, pela emoção, pelas lágrimas e pela música. É a experiência 

vivida, sentida e incorporada. 

Depois desta primeira parte, as crianças montam um presépio vivo (foto 21 e 

22). Cada ano, ele se configura em um espaço diferente da escola: na árvore-mãe, 

no gramado, no redondo formado pelas árvores, na casinha de pau a pique, etc., 

lugares que fazem sentido para aquele grupo. Os personagens também são 

escolhidos por eles, podendo ter várias “Marias”, anjos, Reis Magos, pastores e 

pastoras, guardiões, palhaços ou animais diversos, como dinossauro, besouro, 

dragão, sapo, carneirinho, respeitando o que é significativo para cada criança. 

As músicas tambérm são escolhidas pelas crianças, a partir do repertório 

apresentado pelos educadores. Atualmente, trabalhamos o repertório de cantigas, 

introduzido por Lydia Hortélio, já citada anteriormente, que em sua pesquisa na 

região de Grota Funda, zona rural de Serrinha, Bahia, recolheu inclusive o “Baile do 

Deus menino”. Segundo Lydia Hortélio, a festa em Serrinha se dá diante da lapinha, 

o presépio, e dura a noite toda, até o amanhecer. Marchas/jornadas cantadas, 

dançadas e representadas por um terno de pastores e pastoras contam a história do 

Natal, a peregrinação para Belém e a “santa festejação”. Tudo para a louvação ao 

Menino, festejado com loas, versos e personagens que fazem parte do imaginário do 

povo brasileiro, na proposta de reafirmar a cultura brasileira, de fazer um 

contraponto à comercialização e ao consumismo das festas natalinas.  



 

 

113

Na Casa Redonda, os pais ensaiam o repertório das músicas escolhidas para 

aquele ano e ajudam na decoração e comidas no dia da festa, que encerra o ano 

com uma grande celebração coletiva entre pais, familiares, crianças e professores. 

           
          (Foto 21. Festa da Estrela: Presépio vivo 1) 

 

          
         (Foto 22. Festa da Estrela: Preséio vivo 2) 

 



 

 

114

5.2.3. O aniversário 

 

Outro momento de celebração é o aniversário de cada criança, festejado com 

muita simplicidade. Os elementos são os essenciais: a vela e o bolo, decorado pelas 

próprias crianças que buscam enfeitá-lo e escolhem o lugar onde o aniversariante irá 

recebê-lo, personalizando-o do acordo com o seu modo de ser. O aniversariante, se 

quiser, é enfeitado pelos colegas, e fica no centro da roda. O canto de parabéns é 

outro: “Hoje é dia de festa, cantam as nossas almas, para o(a) menino(a)...., uma 

salva de palmas”. A criança, após apagar as velas, dá os pulinhos relativos aos seus 

anos e distribui para os amigos próximos as flores e velas do bolo. Neste dia, tem o 

privilégio de escolher sua brincadeira favorita e todos brincam com ela.  

No trabalho da Casa Redonda, a passagem dos 6 para 7 anos é vista como 

um ciclo de iniciação, o ciclo dos 7 anos, e precisa ser ritualizada para que as 

crianças a compreendam como sendo um marco em suas vidas. 

O aniversário de 7 anos cumpre um ritual específico pelo significado do 

término de um ciclo e início de outro, movido pela própria saída da criança do 

convívio diário com a Casa Redonda. O bolo possui um tesouro escondido, 

representado por um “cristal”, que marca o fim e início de um tempo (foto 23). As 

crianças aguardam ansiosamente o seu dia de completar os 7 anos. O cristal é o 

presente, quem sabe, o lugar onde ficam guardadas todas suas experiências vividas 

até então, trazendo ‘sorte’ para o tempo futuro. É o anunciador de uma mudança, de 

uma nova fase em sua vida. 

Para Maria Amélia, “ritualizar os fatos, os momentos importantes da vida que 

marcam passagens significativas na história humana, é tarefa da educação que 

busca a inserção consciente do indivíduo, seja individual, seja coletivamente, no seu 

tempo. Celebrar o tempo e espaço do ser é um ato de dar sentido, de sagrar a vida, 

de exercer a sensibilidade, reequilibrando a dessacralização presente nas 

sociedades, ditas modernas”. 

 

 

 



 

 

115

   

        (Foto 23. O aniversário de 7 anos) 

 

 



 

 

116

5.3. Trabalho corporal: toques sutis  

 

 
    (Foto 24. Massagem com folha) 

       

O corpo, na Casa Redonda, é visto como o instrumento em que a vida se 

manifesta e, como tal, é respeitosamente acolhido e cuidado. Compreende-se o 

corpo como o veículo primordial da expressividade das crianças e, portanto, a 

formação de educadores deveria incluir a observação mais apurada e uma leitura 

gestual através do repertório das brincadeiras infantis.  

Desenvolve-se um trabalho de “toques sutis”, cujo objetivo é estimular a 

percepção  corporal, integrando as dimensões física e psíquica. Brincadeiras com o 

corpo, que possibilitam diferentes contatos entre as crianças e experiências com 



 

 

117

sensações corporais diversas, como: pedras, paina, pincel, sementes, flores, etc., 

ajudam a criança a construir sua imagem corporal, a perceber seus limites e 

descobrir a diversidade de sensações, visualizando imagens e cores, expressando 

seus sentimentos e aguçando sua sensibilidade. 

Os “toques sutis” são feitos nas crianças individualmente quando elas 

requisitam do professor ou quando este utiliza esta abordagem como recurso para 

auxiliar crianças que apontam alguma dificuldade, que pode ser aliviada através do 

trabalho corporal. Além disso, ocorre muita troca de massagem entre as próprias 

crianças (foto 24 e 25). 

A abordagem corporal é sugerida na relação entre os professores e mães que 

se interessam em desenvolver os “toques” como recursos auxiliares no processo de 

educação das crianças. 

Uma criança que foi “tocada” por este tipo de toque desperta em si uma 

sensibilidade peculiar que permite o desenvolvimento da consciência corporal e 

adquire uma outra maneira de se relacionar com o outro, através do exercício da 

ternura, do afeto e da solidariedade. 

 

 
         (Foto 25. Massagem em grupo) 

 



 

 

118

5.4. Linguagens expressivas 

“Antes de aprender o idioma 

Antes do significado das palavras e 

Antes das leis gramaticais, a  

linguagem criada, com sons,  

formas, cores e gestos, permite a  

comunicação total, direta,  

profunda e exata.”  

Júlia Saló e Santiago Barbuy 

5.4.1. O brincar   

 

“O homem só é inteiro quando  brinca e é somente quando brinca  

que ele existe na completa acepção da palavra homem.” 

 Schiller 

 

Segundo Maria Amélia, “brincar é um ato voluntário, movido por uma decisão 

interna, cuja essência está no exercício da liberdade e a finalidade esgota-se em si 

mesma. Cumpre-se no próprio ato, não havendo objetivos no brincar, ele se explica 

por si só. Brincar se constela no elo que une o que está dentro e o que está fora, 

criando um tempo e espaço próprios, onde conexões se estabelecem entre o real e 

irreal”.   

Através do brincar, cria-se uma ordem harmoniosa em que a unidade entre o 

homem e a natureza se restabelece. Observando-se a relação entre muitas 

brincadeiras e sua correspondência com as estações do ano e com os quatro 

elementos: água, terra, fogo e ar, nota-se que as mesmas propiciam o contato com 

os aspectos mais sensíveis do ser humano. 

Teoria, no seu sentido etimológico, quer dizer ‘ato de olhar’, de ‘contemplar’. 

O trabalho desenvolvido pela Casa Redonda compreende a observação e a 

contemplação das brincadeiras infantis como uma forma de desenvolver uma 

reflexão sobre o desenvolvimento do ser humano através da criança (foto 27 e 28). 

Escola vem do grego e quer dizer lazer, tempo livre. Atualmente, nos centros 

urbanos, ocupa o lugar de transmissor de conhecimentos. A escola deveria ampliar 

sua função de ‘ponto de encontro’ e ‘espaço de convívio’ entre crianças, para que a 



 

 

119

dimensão subjetiva esteja presente, equilibrando as questões cognitivas com as 

afetivas. O brincar e as artes, com suas diversas linguagens, deveriam ser levados 

mais em conta. 

Até a década de 60, nas grandes cidades, esta integração ocorria nas 

brincadeiras de rua, as famílias tinham maior número de filhos, o que permitia a 

convivência entre crianças de diferentes idades, ocorrendo um processo de 

aprendizagem informal, relevante para o processo de educação. 

Hoje, as escolas estão sob uma organização rígida quanto às faixas etárias e 

horário livre: o recreio. Os espaços são fechados, segmentados, para evitar conflitos 

ou pelo número excessivo de crianças, em relação ao espaço disponível para 

brincar. As crianças são privadas de interagirem entre as diferentes idades, havendo 

o isolamento e, conjuntamente, um empobrecimento do nível de relações afetivas 

que poderiam ser cultuadas. 

No encontro com crianças de diferentes idades assiste-se ao cuidado de um 

com o outro. A solidariedade, a cooperação, o ensinar, o ajudar e o cuidar surgem 

de modo natural. Tanto para os pequenos quanto para os maiores, é importante ter 

alguém que promova os desafios.  

Nos relacionamentos entre crianças surgem conflitos. Entretanto, é um fato a 

capacidade que elas têm de criar suas próprias soluções. Às vezes, faz-se 

necessária a intervenção de um adulto, apenas como uma presença, para dar uma 

segurança, seja para ajudar alguma criança a se perceber, seja para perceber a 

vontade dos outros. É um momento de intervenção que leva a criança a tomar 

consciência de si própria e dos outros. 

Para Maria Amélia, “brincar é o gesto que reúne o Homem recordando a sua 

Humanidade”. Por meio das brincadeiras, as crianças perfazem, de um modo 

espontâneo, o processo de desenvolvimento da espécie humana. A função do adulto 

é a de ampliação do repertório que a criança traz em si, espelhando para ela o seu 

próprio conhecimento. 

O lúdico está presente na espontaneidade do ato de brincar da criança (foto 

26) e não precisa ser transformado em brinquedos pedagógicos, com fins 

utilitaristas, didáticos ou como recurso para a aprendizagem. Ao brincar, a criança 



 

 

120

desenvolve aspectos da matemática, das ciências e de outras áreas de 

conhecimento, de maneira integrada. 

 

 
        (Foto 26. Crianças brincando com escorregador de bolinha de gude) 

 

Atualmente, a indústria de brinquedos tem se utilizado das crianças como 

objeto de consumo. O imaginário das crianças é manipulado através da mídia, que 

as leva a conviverem com um mundo adulto infantilizado, criando uma ruptura com a 

essência do brincar. 

Os brinquedos industrializados, na sua maioria, são descartáveis, propiciando 

uma concepção das relações também descartáveis. Muitos promovem o comodismo, 

pois já vêm prontos, não exigindo nenhuma criação por parte da criança, outros não 

fazem parte da nossa cultura e ficam desvinculados de sentido. 

 Walter Benjamin (1892-1940), da Escola de Frankfurt, ressaltou o valor dos 

jogos que se dirigem à pura intuição da fantasia e os brinquedos da humanidade, 

resgatando a história e cultura dos povos, até chegarmos aos modelos 

industrializados e ‘psicologizados’ dos brinquedos atuais. 



 

 

121

Para Roland Barthes, os brinquedos correntes são essencialmente um 

microcosmo adulto e a criança é apenas proprietária, usuária e não criadora. Ela não 

inventa o mundo e sim o utiliza. Para ele, ocorre um aburguesamento do brinquedo, 

reconhecido pelas formas, todas funcionais e pela substância, de uma química, não 

de uma natureza, extinguindo o prazer, a doçura, a humanidade do toque. 

Na Casa Redonda os brinquedos oferecidos às crianças são pensados na sua 

qualidade tátil. A maioria deles é de madeira, material ideal pela firmeza e 

temperatura, pois preserva o calor natural de seu contato, propiciando uma outra 

sensibilidade ao serem manipulados, como uma continuidade de contato com a 

árvore, a mesa, o chão. 

Muitos brinquedos são construídos pelas próprias crianças, sendo ampliados 

de significados, tanto pelo simples fato da utilização de suas próprias mãos, quanto 

pelo valor afetivo que lhes é dado. 

Em um texto reflexivo para uma reunião de pais da Casa Redonda, Maria 

Amélia escreve: 

“No brincar, o indivíduo, o espaço e possíveis objetos das brincadeiras saem da esfera 

exclusivamente utilitária. Os efeitos externos são atenuados e os objetos revelam uma 

realidade mais profunda. O mundo interno das crianças, sua subjetividade, emprega 

parâmetros de uma realidade percebida por elas que não coincide necessariamente com as 

leis que regem o mundo adulto. Para a criança, a hora é sempre AGORA, o lugar é o AQUI e 

a ação é o EU. Enquanto a criança brinca, o trabalho mais profundo acontece por debaixo do 

que está aparente. Ela só conhece um mundo e este é exatamente o mundo REAL no qual e 

com qual ela brinca. A criança não brinca de viver. BRINCAR É VIVER! O BRINCAR UNE. 

Esta é a ligação de grandeza e beleza da UNIDADE que a criança nos traz” (2004). 

 

 

 

 

 



 

 

122

(Foto 27. Menino com arco e flecha)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                 (Foto 28. Menino no pneu) 



 

 

123

5.4.2. Música da cultura infantil 

 

A Linda Rosa Juvenil, juvenil, juvenil 

Vivia alegre no seu lar, no seu lar, no seu lar, 

Mas uma feiticeira má, muito má, muito má, 

Adormeceu a rosa assim, bem assim, bem assim, 

E o tempo passou a correr, a correr, a correr 

E o mato cresceu ao redor, ao redor, ao redor 

Um dia, veio um belo rei, belo rei, belo rei, 

Que despertou a Rosa assim, bem assim, bem assim 

E os dois puseram-se a dançar, a dançar, a dançar, 

Digamos ao rei muito bem, muito bem, muito bem! 

Domínio Público 

 

Segundo Lydia Hortélio: 

 “Os brinquedos com música fazem parte da vida da criança desde muito cedo. Aos acalantos 

e brincos da mais tenra idade, de iniciativa materna, seguem-se as  parlendas e cantilenas, 

onde os primeiros gestos da melódica infantil se insinuam a par com o elemento rítmico da 

palavra. E, aos poucos, vão chegando os brinquedos cantados, cuja ação dinâmica, com 

suas variadas qualidades de movimento, talha uma música de caráter e perfil diferenciados. 

Finalmente surgem as rodas de verso, verdadeiros ritos de passagem, em que o conteúdo 

poético, a atmosfera própria e a movimentação, mesmo guardando dimensões da infância, 

apontam, cada vez mais, a expressividade da nova etapa a ser vivida.” (In “Brincando de 

roda” [fita e encarte], uma publicação da Secretaria da Educação da Bahia, Instituto Anísio 

Teixeira, Salvador, 1977). 

Nesta faixa etária, de 2 anos e meio a 7 anos, a linguagem da criança é o 

brincar, que passa pelo corpo, e a música é experimentada pela incorporação do 

ritmo e da pulsação no próprio corpo. É preciso viver a música com o corpo todo. 

Os instrumentos musicais são colocados à disposição das crianças, que têm 

a possibilidade de experimentar a música. Desta forma, e através da prática de um 

repertório variado que se contrapõe às músicas que aparecem na mídia, elas vão se 

tornando capazes de discernir e perceber a diferença e a qualidade e desenvolvem 

a criatividade musical. 

É importante para o professor a pesquisa de repertório, das lembranças de 

sua infância, a recolha junto aos mais velhos, ou em viagens, para aprender e 



 

 

124

repassar aquilo que o sensibilize. Pode-se gravar o material recolhido em fita ou em 

vídeo, e, se possível, passar para partitura, para quem domina a linguagem musical, 

disponibilizando, assim, as informações para outros educadores. 

O brincar é a cultura da infância e o primeiro instrumento é o corpo. Por isso, 

é importante a experimentação e não o ensino de técnicas. Ao descobrir outras 

formas de tocar os instrumentos, através da brincadeira, dos jogos, da percussão 

corporal, do tocar em conjunto, vai se criando um diálogo musical. 

O tambor e os instrumentos de percussão em geral são importantes para 

essa idade, pois trabalham com o ritmo, a pulsação, e funcionam como extensão dos 

braços (foto 29). 

Outro fator importante é o cantar, respeitando o limite da voz da criança, para 

cantar entoado, percebendo o caráter da música, com um repertório bastante amplo 

e variado. 

Escolas mais voltadas para uma linha cognitiva, estão preocupadas com a 

escrita, assim como com a escrita musical. As crianças na Casa Redonda são 

estimuladas a perceberem a linguagem musical através do sentido musical e 

espontaneamente fazem a representação do som. Uma idéia da Casa Redonda é 

fazer livros para as crianças aprenderem a ler a partir das rodas, cantigas e 

brinquedos. 

A música, a história e as brincadeiras acontecem juntas. Há momentos em 

que todos brincam e cantam juntos, independente da idade. Existem brincadeiras 

que os pequenos gostam mais, outras são dos maiores, com maiores desafios 

corporais, mas todos brincam juntos as mesmas brincadeiras e as escolhem 

espontaneamente. 

Algumas crianças trazem de casa brincadeiras e músicas aprendidas fora da 

escola. Próximo às festas do Natal e São João, ocorrem oficinas para os pais 

aprenderem o repertório das crianças e participarem mais das festas, cantando junto 

com elas. Nas reuniões de pais são propostas brincadeiras para que possam 

compreender corporalmente a linguagem e a alegria das crianças quando brincam. 

É proposto um encontro com as babás, no sentido de resgatar e valorizar seu 

repertório de brinquedos, para que brinquem mais com as crianças. Em muitas 



 

 

125

famílias, atualmente, são as babás que ficam a maior parte do tempo com as 

crianças. 

Para a formação de educadores, é preciso levá-los a brincar, para desta 

forma sentirem o corpo, compreenderem e respeitarem as necessidades das 

crianças. Os educadores precisam experimentar primeiro, para refletirem depois. A 

prática da música deveria ser valorizada. É no exercício do canto que se afinam, 

percebem a entoação e as diferentes vozes. 

Pode-se ouvir todo tipo de música; clássica, erudita, etc. mas é importante 

valorizar a música da cultura infantil, pois é a língua materna musical de nossa 

origem, nossa raíz, tão importante para a formação da identidade cultural. 

 “A orquestra da vida tem muitos instrumentos. E cada um tem que aprender a tocar o seu 

instrumento, para que seus tons e sons possam contribuir na grande sinfonia; só assim ela soará 

cheia e perfeita e só assim pode chegar a si mesmo aquele que toca” (Heyer, 1963: 41). 

 

 

 
          (Foto 29. Meninos com tambor) 

 

 

 



 

 

126

5.4.3. Histórias 

“As histórias vêm do céu.” 

Alexia, 6 anos 

 

As histórias abrem um outro canal de comunicação e despertam o imaginário 

das crianças. “A tradição dos contadores orais é uma manifestação cultural de 

tempos imemoriais”, como diz Regina Machado, e “cria um universo imagético para 

o qual seus ouvintes são transportados”.  

Nesta proposta, as histórias são vividas e por isso internalizadas, trazendo 

todas as possibilidades de lidar com os elementos internos de cada um: bruxas, 

fadas, rainhas, empregadas, mães, madrastas, bailarinas ou heróis, cavaleiros, 

magos, palhaços, gigantes, anões, dragões, dinossauros, cachorros, etc. São todos 

personagens que estão dentro da gente e, ao entrarmos em contato com eles, 

trazemos os elementos para tomarmos consciência de quem somos (foto30). 

Como já foi dito anteriomente no capítulo sobre as contribuições da Psicologia 

Junguiana, este conteúdo é uma referência importante no trabalho da Casa 

Redonda e norteia a concepção e a prática de ouvir, contar e vivenciar histórias. 
“Os contos de fada são representações de acontecimentos psíquicos(...) encenam os dramas 

da alma com materiais pertencentes em comum a todos os homens(...) têm origem nas camadas 

profundas do inconsciente, comuns à psique de todos os humanos. Pertencem ao mundo arquetípico. 

Por isto, seus temas reaparecem de maneiras tão evidente e pura nos contos de países os mais 

distantes, em épocas as mais diferentes, com um mínimo de variações.” (Silveira, 1990: 119). 

A compreensão do mito é como uma metáfora poética que retoma o princípio 

da vida por imagens, como num filme ou sonho. O mito é a história de uma origem 

ou um princípio. Percebe-se a necessidade humana de explicação mítica como 

referência de identidade pelo modelo arquetípico dos elementos da Natureza, 

principalmente para povos que não perderam esta conexão. 

A vivência dos povos primitivos era de observação do céu. Estes procuravam 

uma explicação mítica da origem da vida. A terra era o espelho do que acontecia no 

céu. A explicação dada pelo mito sobre os ciclos de dia / noite, estações do ano, 

ciclos da lua, era como uma experiência primordial de adaptação destes ritmos e sua 

medição, na busca da unidade das polaridades. 



 

 

127

É nas histórias dos mitos de criação que nos percebemos dentro da história 

da Humanidade, dentro do Universo, estando unos com a totalidade. É através das 

imagens que se constrói uma ponte entre o consciente e o inconsciente. A 

comunicação entre contador e ouvinte é de inconsciente para inconsciente, seja 

através das histórias, dos mitos, dos símbolos. Esta vivência auxilia a tomada de 

consciência de si próprio integrado ao todo. 

“A Mitologia funciona como um instrumento para nos ajudar a experienciar o 

transcendente.” (Keleman, 2001: 106). 

O potencial de criação deste repertório é infinito. Lidar com conceitos, 

preconceitos, cristaliza e condiciona o pensamento das crianças numa visão adulta 

de valores e conceitos preestabelecidos. É a transcendência que a criança busca, 

poder ser além do que se é, se conectar com outros mundos, ir e voltar no tempo e 

no espaço, ser tudo e o todo ao mesmo tempo em que se é um. 

Durante as brincadeiras na Casa Redonda (foto 31), a criança cria seus 

monstros e seus escudos para se defender, espadas e lanças para atacar, com 

medo e coragem, repetidamente, inventando novos desafios e interiorizando suas 

conquistas, neste processo de incorporação do conhecimento, por sua ação e 

reapresentação do mundo. 

Segundo Maria Amélia, “nestes gestos de enfrentamento, de exploração da 

força física e da coragem, os meninos vão se exercitando passo a passo na eterna e 

irreversível jornada humana rumo à aventura da consciência”. 

A partir da pesquisa dos contos tradicionais e da cultura brasileira, o 

repertório de histórias da Casa Redonda foi se tornando muito vasto. As crianças 

pedem “histórias de boca”. Elas são contadas, vividas e vivenciadas significativa e 

corporalmente, nos diferentes espaços da Casa Redonda, de acordo com o enredo 

e a sua ambientação como cenário.  

As crianças lidam com os personagens à sua maneira. Os papéis de 

madrasta e de bruxas malvadas em geral são encenados pelas educadoras, sob 

orientação das crianças que têm, às vezes, dificuldade de fazer estes tipos de 

papéis. Ao longo do tempo e das experiências, elas se aproximam desses 

personagens, assumindo-os no exercício de confronto com figuras vistas como mais 

autoritárias (madrastas) ou mais acolhedoras (mães).  



 

 

128

 
        (Foto 30. Príncipe e princesa) 

 

 

 
         (Foto 31. Cavaleiros com capacetes, escudos e espadas) 

 



 

 

129

Segundo Laura V. Freitas, as histórias permeiam diferentes culturas e trazem 

símbolos do mundo infantil que refletem as estruturas básicas da psique humana 

(1987). 

Existem histórias que agregam as crianças menores, como, por exemplo, as 

histórias que são portadoras de um símbolo que diz respeito às questões ligadas ao 

nascimento. Outras, que trazem aventuras e desafios, com provas que devem ser 

vencidas, atraem os mais velhos, embora haja uma flexibilidade entre estas 

escolhas.  

O contar histórias é imprevisível, porque constela uma conexão entre 

educador e aluno, do mistério para mistério, onde o educador também vai se 

revelando. Existe uma troca muito intensa, um autoconhecimento profundo, que se 

dá entre o contador e as crianças (foto 32). 

 
        (Foto 32. “História de boca”) 

“É preciso ouvir [as histórias] com o coração. Se as palavras conseguirem 

adormecer dentro do coração, quando acordarem, sairão histórias novas, contadas a 

partir do sonho do contador.” (Munduruku, 2005: 23) 

Para a Casa Redonda é importante que o educador tenha uma pesquisa 

individual de repertório, não só de histórias, mas também de cantigas e brincadeiras, 

pois tudo acontece de maneira integrada, ao mesmo tempo. 



 

 

130

Existem fases em que as crianças querem a mesma história. Há a repetição 

até se esgotar um tema e outras fases em que pedem uma história nova a cada dia, 

o que exige uma pesquisa maior. É importante deixar esgotar o tema na vivência da 

história, mesmo que seja apenas para uma criança, num processo individual, de algo 

que precisa ser vivido naquele momento. O educador precisa ouvir a sua intuição, 

estando atento à necessidade de acolhimento de cada criança, em cada momento. 

Através das histórias, remete-se à vivência de um rito de iniciação pois 

experiencia-se o medo, a morte e a vida. A imaginação da criança é do tamanho do 

que ela pode alcançar e agüentar, diferentemente da TV, que traz imagens prontas, 

fortes e que muitas vezes as crianças têm dificuldade de digerir. Freqüentemente, 

elas precisam pôr para fora as informações que captam pelos diferentes meios e as 

histórias podem fornecer os recursos para o seu processo de elaboração interna. 

“Na minha cabeça tem uma televisão, que quando eu tenho pesadelo eu mudo o  
canal,piscando os olhos. “             Rodrigo, 5 anos. 
 
Trabalhando na Casa Redonda, o educador aprende que não existe uma 

receita, é preciso que tenha abertura para aprender com as crianças e deixar as 

coisas acontecerem. Deve ter cuidado com o que fala e faz, pois é referência e 

modelo para as crianças. 

O que conduz as crianças é o fio da história, sem ter a preocupação de uma 

apresentação para os pais ou para outros. Nessa faixa etária, o que ocorre é a 

brincadeira, onde se misturam as diferentes idades, num enredo comum. 

Nesta proposta de trabalho, elas inventam histórias, que são colagens de 

várias outras que já ouviram, em que pegam a estrutura essencial dos contos. 

Acontecem histórias que uma criança conta e a outra continua, sem perder o seu 

rumo. Percebe-se o desenvolvimento da linguagem oral e do vocabulário, que se 

amplia a partir das histórias inseridas dentro de um contexto e que faz sentido para 

as crianças. 

Por meio das histórias trabalham-se valores, incorporados e incluídos nas 

suas brincadeiras, assimilando-os como referenciais próprios. Cada um absorve à 

sua maneira os valores presentes nas histórias. 



 

 

131

As histórias trazidas de casa, contadas pelos avós ou pessoas da família são 

um ótimo acervo, assim como as dos próprios educadores, de algo que aconteceu 

de verdade na sua vida, recente ou de quando crianças.  

Refletindo sobre a experiência com as histórias da Casa Redonda, percebo 

que o contar histórias é muito importante para a educação, pois trabalha com o 

imaginário como uma experiência vivida que pode ser transformada de forma 

criativa. 

Para a professora e contadora de histórias, Regina Machado7, “as narrativas 

de tradição oral, tornam-se como parte de uma abordagem particular, um veículo de 

aprendizagem significativa e na direção de uma possível pedagogia do imaginário, 

no exercício de tornar-se protagonista de sua própria história”.  

Como disse Maria Amélia num texto preparatório para uma reunião de pais:  

“Através das brincadeiras, a criança tem a capacidade de resolver suas dificuldades, seja no 

plano físico, seja no campo emocional, utilizando recursos que transcendem qualquer 

planejamento ou programação que o mais sábio educador pudesse idealizar para cumprir um 

desenvolvimento satisfatório a cada criança. O que assistimos em nosso dia a dia, nos 

confirma a determinação da natureza humana de ir conquistando, passo a passo, o seu 

autodesenvolvimento, desde que lhe seja permitida a experimentação, no seu tempo e no seu 

espaço devidos, sem atropelos e antecipações racionalistas, fazendo uso de sua capacidade 

de imaginação como agente determinante do processo criador da espécie humana.” (2004). 

 
           (Foto 33. Crianças vendo livro) 
                                                 
 



 

 

132

“Arte é a caligrafia da Alma.” 

 Tao Sigulda 

 

5.4.4. Artes plásticas   

O Suporte para o jogo de sinos, de Tschuang-Tse 

 
King, o mestre de trabalhos em madeira, esculpiu um suporte para um jogo de sinos. Quando 
este suporte estava acabado, a obra pareceu a todos que a viram como que criada por 
espíritos. Perguntou o Príncipe de Lou ao mestre: “Que segredo é este em tua arte?” - “Vosso 
servo”, respondeu King, “é um simples artesão, qual o segredo que ele poderia possuir? E no 
entanto há alguma coisa. Quando comecei a fazer o suporte para o jogo de sinos, procurei 
evitar qualquer diminuição de minha força vital. Eu me reuni para conduzir meu espírito a uma 
calma absoluta. Após três dias, eu tinha esquecido toda a fama que poderia obter. Após sete 
dias, tinha esquecido meus membros e minha figura. Também o pensamento em Vossa 
corte, para a qual eu deveria trabalhar, tinha sumido. Aí minha arte se reuniu, não mais 
perturbada pelo exterior. Foi então que fui para a floresta. Olhei as árvores. Quando vi uma 
que tinha a forma certa apareceu-me o suporte para o jogo de sinos e comecei a trabalhar. 
Se eu não tivesse encontrado essa árvore teria que deixar o trabalho. Minha espécie nascida 
do céu, e a da árvore, também nascida do céu, se uniram nisto. O que aqui foi atribuído a 
espíritos tem seu único fundamento naquilo que contei. 

 
A Arte é uma manifestação que articula os processos internos e externos, 

fazendo as interfaces com a Cultura, a Psicologia e a Educação. 

Durante o Curso de Especialização em Arte-Educação que fiz na Escola de 

Comunicações e Artes (ECA / USP) em 1991, formulamos conjuntamente a seguinte 

visão sobre a Arte: 

“Arte é uma fonte de conhecimento, uma linguagem expressiva e comunicativa, que 

desenvolve sensibilidade e criatividade, articulando o fazer, o representar e o exprimir, dentro 

de uma atividade criadora, de ver, perceber e comunicar-se, acordando as imagens internas, 

apontando o que pode ser transformado em si e no mundo, na vida pessoal, social e 

produtiva. Desta forma, as Artes Plásticas buscam desenvolver a sensibilidade e criatividade, 

dando novas formas a si e ao mundo, através da oportunidade de experimentar diversos 

materiais, de se familiarizar com a linguagem visual, de desenvolver sua expressão pessoal e 

social, criando desenhos, pinturas e objetos tridimensionais. Os objetivos fundamentais 

buscam trabalhar a artisticidade dos educandos, entendida como a articulação da 

imaginação, pensamento lógico, intuição e emoção de forma organizada, no exercício do 

fazer.” 

É uma educação do olhar, da apreciação estética da Natureza através da 

educação sensível, como a alfabetização estética da linguagem visual. Para o 

educador é importante resgatar este olhar, como se estivesse vendo pela primeira 

vez : “é preciso ver toda a vida como quando se era criança.” (Matisse, 1953). 



 

 

133

Segundo Fayga Ostrower, é na integração de potencialidades individuais com 

possibilidades culturais que a criatividade se torna a própria sensibilidade.  

“O criativo do homem se daria ao nível do sensível.” (Ostrower,1996: 17). “ (...) A criatividade 

como potência se refaz sempre. A produtividade do homem, em vez de se esgotar, liberando-

se, se amplia.” (op cit: 27). “Nas crianças, o criar – que está em todo o seu viver e agir – é 

uma tomada de contato com o mundo, em que a criança muda principalmente a si mesma.” 

(opcit: 130). 

É a conexão do olho, da mão e do espírito, que estabelece um diálogo. 

Primeiramente, “o olho segue a mão, que depois é guiada por este.” (Iavelberg, 

1990). É nesta conexão que a criança vai construindo o conhecimento sobre si 

própria e sobre o universo circundante. É na ação, movida pelos fatores afetivos, 

que a criança busca seu percurso, seu caminho, sua marca pessoal (foto 34), 

aflorando seu imaginário, exprimindo seu pensamento individual em diálogo com o 

mundo externo. “Desenhar concretiza material e visivelmente a experiência de 

existir.” (Derdyk,1989). 

“Minha mão é inteiramente a ferramenta de uma vontade distante” 

 Paul Klee 

 

 
            (Foto 34. Criança desenhando) 

 



 

 

134

Ana Angélica define desenho como: “o traço no papel ou em qualquer 

superfície, mas também a maneira como a criança concebe o seu espaço de jogo 

com os materiais que dispõe.” (Moreira, 1991). (Foto 35)  Confirmo a importância de 

saber ouvir e falar à criança, para melhor conhecê-la. O desenho fala, chega mesmo 

a ser sua escrita. Nas Artes, pensamento e sentimento estão juntos, manifestando a 

subjetividade da vida. 

 
     (Foto 35. Organização do espaço na brincadeira de casinha) 

Quando você permite a uma criança a possibilidade do desenho, surgem 

imagens do inconsciente, pois a criança ainda tem um canal aberto com o 

inconsciente e a partir das configurações o inconsciente toma forma e a realidade vai 

ficando mais consciente.  

Nise da Silveira, diz que “o imaginário não seria redutível a termos racionais”. 

(...) O imaginário está mais perto do inconsciente que da ordem racional” . (...) “As 

imagens (...) tornam o ‘invisível visível’, ou quase“ (1990).  

Existe uma busca para tentar criar uma unidade do mundo. Penso que nessa 

busca a Arte desempenha um papel fundamental. Sendo assim, “a obra é um ser 

unitário que une os dois mundos nos quais vivem a matéria e o espírito, não se 



 

 

135

encontrando a linha divisória do alto ou baixo, interior e exterior, matéria e espírito.” 

(Deleuze, 1988). 

Os símbolos que aparecem nos desenhos, “como círculos e espirais estão 

presentes em configurações do universo: no desenho das galáxias, no movimento 

do Sol, no movimento da rotação da Terra, nas digitais, nos redemoinhos, nos 

furacões, nas conchas, nos caracóis, nas células.” (Derdik, 1989). 

As mandalas, desenhos circulares de formas geométricas concêntricas, 

aparecem nos desenhos, no barro, na caixa de areia (foto 36 e 37), como uma forma 

de ordenação interna da criança, em um momento de concentração e centração. 

São ordenações harmônicas que remetem para a noção da totalidade da 

personalidade e, em relação à personalidade, são imagens integrativas. 

Para Carl Gustav Jung, a mandala é o centro, é a expressão de todos os 

caminhos; o caminho para o centro, para a individuação. Em entrevistas e encontros 

com Jung, ele afirma que: 

“A mandala aparece espontaneamente como arquétipo compensatório, trazendo ordem, 

mostrando a possibilidade de ordem. Assinala um centro que não coincide com o ego mas 

com a totalidade que chamo o Eu. (...). Não sou todo em meu ego, dado que o meu ego é 

apenas um fragmento da minha personalidade. O centro da mandala não é o ego, é a 

personalidade total, o centro de toda a personalidade.” (apud McGuire, 1982: 293). 

 
        (Foto 36. Forma circular: caixa de areia) 



 

 

136

  
          (Foto 37. Forma circular: tanque de areia) 

 

Nos desenhos das crianças, observamos que das formas circulares (desenho 

1), surgem as radiais, os sóis, o coração (desenho 11), a estrela, o arco-íris, 

símbolos que buscam a configuração e representação do real e do imaginário, 

colocando-nos frente a muitos mistérios. 

O trabalho da Casa Redonda propõe à criança estar inteira no que faz e que  

experimente, pelos vários canais e linguagens de expressão, os recursos para 

concretizar seus projetos pessoais, trazendo informações às suas demandas, 

propiciando desafios, descobrindo possibilidades, construindo novos conhecimentos, 

conquistando autonomia, confiança, iniciativa e coragem. Para Maria Amélia, é “na 

liberdade do ato de brincar que se cumpre o humano na criança”. 

Todo conhecimento é integrado, e na ação tudo acontece ao mesmo tempo. 

Enquanto trabalham com as mãos, conversam, cantam, ouvem histórias, até o 

momento que aquela atividade faz sentido para si. Cada um tem o seu tempo, não 

existe um momento de iniciar e terminar determinado pelo adulto, a criança pode 

simplesmente abandonar o que estava fazendo e sair para outra atividade mais 

atrativa de forma imprevisível. A criança sabe o que é melhor para ela e o que 

precisa fazer para conseguir dar forma aos seus pensamentos.  



 

 

137

As linguagens são as mais variadas: barro, madeira, tinta, papel, colagens, 

velas coloridas, papel crepom, tudo está à disposição para dar forma ao seu 

pensamento. De forma lúdica, cada um realiza o que quer: um faz uma casinha para 

passarinho; outro, um carrinho de rolemã; um forninho de barro; um desenho; outro 

escorrega na grama com um papelão, etc. Tudo acontece simultaneamente, em 

harmonia, dividindo e partilhando o espaço e os materiais. Às vezes, ocorre uma 

‘sintonia’, no sentido de que uma criança, estando inteira no que está fazendo, 

provoca no outro a vontade de fazer igual, e várias crianças passam a fazer juntas a 

mesma coisa.  

 
          (Foto 38. Forma circular: trabalho de argila) 

Todo o espaço é pensado no sentido de favorecer o contato com materiais 

diversos, qualidades e texturas diferentes, que possam despertar o interesse e às 

vezes gerar coisas inusitadas. Os materiais são organizados e dispostos de maneira 

a facilitar o acesso, para que todos tenham autonomia, iniciativa e independência e 

no final, participem, juntos, da arrumação do espaço. 

A proposta do trabalho é favorecer a aquisição das diferentes linguagens, 

desenvolver um processo criativo e não fazer um adestramento técnico. O objetivo 

não é o de ensinar técnicas e reproduções de obras de arte. É importante que o 

educador passe por um processo criativo para que esteja mais aberto, disponível e 

sensível à compreensão do processo individual de cada aluno. “O professor dá os 

recursos, mas não o discurso” (Albano, 2004). 



 

 

138

 
             (Foto 39. Menino martelando) 

 

O clima e as estações do ano interferem nas atividades, por exemplo: pingar 

vela nos potes com água é uma atividade que acontece mais freqüentemente em 

dias frios. Em dias quentes e ensolarados, as crianças preferem brincar com 

encanamentos na caixa de areia, fazendo aclives e declives. Tem a época de pular 

corda, amarelinha, elástico, etc. Tem brincadeiras que se repetem por vários dias e 

outras que não fascinam num momento, mas podem voltar em outra fase com muita 

força. Tudo isto aparece de acordo com a necessidade das próprias crianças. 

Na cultura popular, é notório que existem as épocas de brincadeiras de pipa, 

de piões, futebol, etc., também regidas pelas estações do ano. 

Além dos momentos de produção individual, existem momentos de produção 

coletiva, em que todos participam, dando a sua contribuição para uma festa que é de 

todos, como é o caso das Festas de São João e da Estrela, que coincidem com o 

fechamento de um ciclo, de um semestre. Cada um, dentro de suas possibilidades, 

faz os enfeites e adereços. É a busca da beleza estética, para enfeitar o espaço, 

celebrar a reunião e a constelação daquele grupo. 

As produções artísticas são ricas em material simbólico e trazem muitos 

aspectos culturais. A obra de arte é compreendida como:  



 

 

139

“arte em obra, onde não é nunca um objeto concluso. Está sempre em processo, em 

percurso, em constituição, pois muito além de seu presumível autor, necessita do outro 

contemplativo em plena fruição estética, ampliando seu potencial polissêmico, ressignificando 

a própria obra, sendo em última instância, seu co-autor.” (Ferreira Santos, 2004: 108). 

O belo, o justo e o bem são conceitos de Platão. “No discurso platônico, o 

amor é um conceito moral e epistemológico e não pode ser entendido em separado 

da noção de beleza, dado que ela que se torna o motor das boas ações e 

sentimentos e meio caminho para a sabedoria”, segundo Silva. (apud Soares, 2001). 

Para o trabalho da Casa Redonda a beleza é importante e está presente nos 

mínimos detalhes, no seu cotidiano, no cuidado com a Natureza, na organização e 

qualidade dos materiais, na preparação das festas coletivas, como elementos 

significativos para uma apreciação estética e para a harmonia.  

“A apreciação envolve tanto os elementos da cultura como os da Natureza.” 

(Albano, 2004). 

Neste contexto, a vivência das crianças faz brotar um novo campo de 

experimentação sensorial, sentimental e intelectual, de forma significativa, que 

aguça a sensibilidade, podendo despertar transformações subjetivas, ampliando sua 

visão de mundo e se reinventando a cada dia.  

 
(Foto 40. Construção com madeira e argila) 



 

 

140

 

 
          (Foto 41. Construção com argila) 

 

 

 

 
        (Foto 42. Construção com bolas de isopor) 

 

 



 

 

141

5.4.4.1. Brincando com os elementos 

 

A Casa Redonda está a serviço da criança e do que ela precisa para se 

expressar e dar forma aos seus conteúdos internos, em diálogo com o externo, a 

Natureza, fonte de conhecimento e aprendizagem, com a harmonia das formas, sua 

organização, sua beleza estética e sensorial, com os elementos do fogo, água, terra 

e ar, e o que cada um deles propicia, em termos de atuação, e o que mobiliza em si 

o seu contato.  

Este projeto propõe atividades para se lidar com os quatro elementos. Cada 

elemento está relacionado a uma determinada qualidade psíquica. A cultura 

indígena considera os elementos “como nossos irmãos primeiros.” (Munduruku, 

2005: 37). 

 
        (Foto 43. Fogo: forninho de barro) 

 

O fogo é o elemento transformador, partícipe da criação, também é o símbolo 

do aconchego e do acolhimento. É a presença da Héstia, a deusa que não tem 

imagem, mas está relacionada ao fogo, à lareira, como centro aglutinador. Pode ser 

ainda a imagem do útero materno ou, por outro lado, a imagem do fogo destruidor. 



 

 

142

As crianças gostam de ver o que acontece com os objetos queimados. 

Ocorrem muitas atividades com fogo: utilização de pirógrafo e cola quente, pingar 

vela na água (foto 44), fabricação de velas, sabonetes, ovos de Páscoa, forninhos 

de barro (foto 43), “balão-galinha” (balão de jornal), tintura de tecidos, assim como a 

brincadeira de armazenar fumaça em potes, para ver sua transformação.  

A fogueira reúne as crianças ao seu redor (foto 45). Propicia a descoberta da 

sua utilidade, com o cuidado necessário, inclusive para a preparação de alimentos 

como: macarronada, sopa, chá, banana assada, queijo de coalho, churrasquinho, 

panqueca, etc. que serão servidos de lanche. 

Esta é uma atividade que ocorre principalmente no inverno, quando folhas 

são queimadas, gerando o calor que aglutina as crianças à sua volta. É como se 

revivessem a experiência primordial do domínio do fogo conquistado pelos homens 

da caverna, dos índios, como uma forma de assimilar a importância deste elemento 

para a nossa cultura e o conhecimento acumulado pela Humanidade. 

 

.  
          (Foto 44. Fogo: atividade com velas) 

 

 



 

 

143

 

 

 

 

 

(Foto 45. Fogo: crianças dentro dos caixotes ao redor da fogueira) 

 

 

 

 

 

 



 

 

144

A água é um elemento de limpeza, purificador e regenerador, que dissolve 

determinadas tensões, acalma, relaxa e está relacionada às questões emocionais e 

afetivas. Sendo um diluidor, transformador na sua maleabilidade e sua junção com 

outros elementos como terra e areia, era uma série de outras possibilidades. A água 

também pode aparecer como tempestuosa.  

Entre as várias atividades que este elemento envolve, podemos citar: água 

colorida (foto 46) a partir do papel crepom; giz socado diluído na água; bolhas de 

sabão; produção de tintas com pigmentos naturais e ainda a diluição ou 

engrossamento de tintas. 

 

 

      (Foto 46. Água: Criança fazendo água colorida) 



 

 

145

A terra é o elemento que simboliza a solidez. A brincadeira com argila ou 

barro propicia uma produção mais individual, ligada à forma, à manifestação que, se 

levada ao fogo, cria maior resistência. Na caixa de areia, muitas histórias surgem a 

partir da organização e estruturação dos materiais disponíveis.  

À terra é possível agregar objetos como sementes, pedras coloridas e palitos. 

O uso do espremedor de carne ou forminhas permite deixar estampas e marcas. As 

casinhas de barro são produções muito freqüentes, caracterizadas pela feitura de 

sua base, paredes, divisórias e mobiliário. Os tabuleiros para jogos, as formas 

circulares, jardins com flores aparecem bastante.  

Num dos espaços da escola, as crianças construíram uma casa de pau a 

pique, desde a amarração dos bambus até a lama (foto 47) para revestir a casa, 

além de um forno para queimar o barro e uma churrasqueira para fazer o lanche. 

Brincar na areia é uma atividade muito procurada, principalmente pelos 

pequenos em período de adaptação. É uma atividade que agrega, nas caixas de 

areia grandes, um número maior de crianças, que fazem comidinhas ou 

encanamentos, misturas com água, castelos, montanhas, buracos e túneis. Nas 

pequenas caixas de areia ocorrem muitas histórias com bichos, panelinhas, 

bonecos, conchas e casinhas, sempre permeadas por confabulações e narrativas de 

histórias, independente de ter ou não ouvintes. 

 
          (Foto 47. Terra: crianças brincando na lama) 



 

 

146

 O ar é vivido como um respiro, uma experiência de vôo, relacionado com o 

sair do chão, olhar para o céu, reconectar-se consigo na imensidão do céu, do 

Cosmos e na atualização do espírito. É dar asas à imaginação, nem que seja 

apenas na observação do vento e na contemplação da Natureza, estando integrado 

a ela. É o canto que transmite mensagens pelo ar. É o sopro da vida. 

O ar é vivido através dos barangandões, pipas, peixinhos voadores, dragões, 

bumerangues, aviões de papel (foto 48). Ocorrem mais nos tempos dos ventos, no 

Outono, no movimento de uma paina e das folhas que caem das árvores. Nas 

atividades corporais, que as crianças recebem e trocam entre si, o sopro é muito 

presente, assim como as descobertas de suas variações, como o sopro quente ou 

frio, ao longo da coluna, entre os dedos, na testa e ao redor do umbigo. 

 

 
       (Foto 48. Ar: crianças brincam com ‘birutas’ ao vento) 



 

 

147

Todos os elementos fazem parte da Natureza e estão disponíveis fora e 

dentro da criança. Ela tem o direito de brincar e através da brincadeira vai 

internalizando conceitos, construindo seu conhecimento, para se expressar através 

das várias linguagens. Para isso, utilizam-se da riqueza e qualidade dos materiais 

que estimulam os sentidos, principalmente o tato e, desta forma, propiciam a 

experimentação corporal através do contato direto com os elementos internos e 

externos ao nosso corpo, possibilitando o seu uso e domínio na construção de si 

mesmo.  

 O papel do professor, dentro desta abordagem, é compreendido nesta frase 

de Buber:  

“O mundo age sobre a criança como natureza e como sociedade. Os elementos a educam – 

o ar, a luz, a vida na planta e no animal; e as circunstâncias sociais a educam também. O 

verdadeiro educador representa um e outro; mas sua presença, diante da criança, deve ser 

como a de um dos elementos” (apud Gadotti: 2005: 164). 

É através das experiências significativas, tanto sensoriais como estéticas, no 

contato direto pelo corpo, pela brincadeira, de forma lúdica, que a criança constrói e 

transforma sua experiência subjetiva na formação do ser sensível e criativo. 

 

5.4.5.Jogos e brincadeiras 

 

  Mais que tudo quero ter 

  Pé bem firme em leve dança 

  Com todo o saber de adulto 

  Todo o brincar de criança. 

      Agostinho da Silva 

 

 

 O repertório de jogos e brincadeiras é muito amplo e não é definido em 

termos da faixa etária, embora haja brincadeiras dos maiores em que os pequenos 

querem participar e vice-versa. As crianças mais velhas continuam com as 

brincadeiras, com um desafio corporal crescente, onde fantasia e imaginário se 

desenvolvem. 



 

 

148

 
(Foto 49. Meninos brincam com carrinhos em pista feita com garrafas) 

 

Os jogos, muitas vezes, partem da iniciativa deles, como futebol, queimada, 

pique bandeira, etc. O educador, geralmente, fica de juiz, para ajudar na definição 

das regras e intervem em situações de conflito que eles não conseguem resolver. 

Eventualmente, o adulto participa como jogador ou ensina uma brincadeira nova 

para um grupo interessado.  

Percebe-se como as crianças vão aprendendo a lidar com as regras de cada 

jogo e como as vão internalizando. Depois de jogarem durante um tempo uma 



 

 

149

mesma brincadeira, as crianças passam a inventar novas regras, criam novos 

desafios dentro do mesmo jogo, reinventam-no, mantendo sua estrutura. 

Existem brincadeiras mais tradicionais que são brincadas o ano todo, como 

pular corda, amarelinha, elástico, etc. O que muda são os graus de dificuldade. No 

caso da amarelinha, surgem novos desenhos no chão, que algum professor introduz 

ou que é inventado pelas crianças. Outras brincadeiras duram uma determinada 

fase, como pião (feito com tampinhas e palitos pelas próprias crianças) ou currupios 

com botões, ocorrendo uma sintonia entre as crianças. Algumas brincadeiras 

ocorrem conforme as estações do ano. Tem a época das pipas, de aviões de papel 

e barangandões, com os ventos. Tem a brincadeira de areia e água no calor, tem as 

fogueiras de inverno. Tem brincadeiras mais calmas que acontecem mais na hora da 

saída, como passa anel. Outras mais agitadas de pega-pega, esconde-esconde ou 

bola, que brincam ao longo do período.  

Não existe a hora da brincadeira, ela acontece o tempo todo, da hora que 

chegam até a hora de ir embora, por iniciativa de uma criança, de um grupo ou por 

uma sugestão de um educador. 

As brincadeiras têm regras, que ajudam as crianças a se ordenarem e a 

estabelecer o vínculo afetivo tanto entre as crianças, entre adulto e criança ou entre 

educador e aluno. 

A proposta da Casa Redonda é introduzir um repertório de brinquedos 

tradicionais que passaram de geração em geração, assim como inspirar para que as 

crianças continuem brincando, criando seus próprios brinquedos, com maiores 

desafios, no contato com a Natureza, na descoberta de seus gestos sensíveis, como 

um exercício de vida. 

  

 

 

 

 

 



 

 

150

5.4.5.1. A Brincadeira de casinha 

“Quem te ensinou isto, menina?” 

“Eu que me ensinou.” 

Ayumy, 5 anos. 

 
A brincadeira de casinha é uma necessidade da espécie humana, que nasce 

imatura e que precisa de abrigo e aconchego para completar o seu processo de 

desenvolvimento. O fato de ter crianças de diferentes faixas etárias propicia a 

vivência da relação de exercício maternal e paternal, criando seus próprios 

territórios, como um exercício de rememoração do processo da espécie humana. 

A brincadeira de casinha ocorre nos diversos espaços da escola, com a 

utilização de caixotes na criação de diferentes ambientes de várias configurações. A 

construção física envolve a autonomia, a organização do próprio espaço, a 

construção do eu da criança como sua casa interna, sua identidade e personalidade. 

A primeira casinha feita pelos pequenos é a casa-berço, que é um caixote 

coberto com panos. A criança de dois anos e meio tem a necessidade de ficar 

sozinha, de estar quieta. Aos poucos, esta casinha vai se ampliando para casas 

mais grupais com mais caixotes, cobertos por panos e, depois, por madeirite, sendo 

construídos um ou mais andares. As configurações se modificam. Inicialmente, é só 

o quarto, depois, cria-se o espaço da comida e outros para acolher a entrada de 

novos amigos. As crianças que são rejeitadas num grupo criam suas próprias casas 

ao lado, tornam-se vizinhos e, desta forma, vão estabelecendo seus vínculos 

afetivos. Os maiores, quando já não querem mais brincar de casinha, abandonam-as 

e deixam para os pequenos ocuparem. A casinha amplia o seu sentido e se 

transforma em barco, ônibus, carro, nave espacial, laboratório, barraca de limonada, 

hospital, casa de massagem, etc. 

Acontece, freqüentemente, o exercício da relação pai / mãe / filho. Com a 

mãe, pode surgir a figura da madrasta, numa atitude mais autoritária, ou a mãe que 

nutre, acolhedora, que faz massagem. Já a figura do pai é normalmente mais 

ausente: trabalhando, viajando ou até mesmo morto. Esses papéis são exercitados 

nestas brincadeiras de casinha, através da experiência vivida, nas relações afetivas 

estabelecidas e expressam aspectos a serem elaborados. 



 

 

151

O adulto está presente como um observador, disponível para qualquer 

solicitação da criança ou para ajudar na solução de algum problema. É importante 

evitar intervenções precipitadas para que as crianças tenham tempo e possam achar 

suas próprias soluções com autonomia. 

No caso de uma criança mais autoritária, o adulto intervém no sentido de 

fazer com que ela tome consciência de si, para que se perceba e perceba o outro. 

Muitas vezes, as próprias crianças dão os limites, por exemplo, excluindo-a da 

brincadeira, para que ela se reveja e consiga brincar junto. 

Nessas brincadeiras, ocorre a prática da linguagem oral, pelas conversas, que 

ampliam o repertório de palavras, conferindo a este exercício de papéis sociais, 

disputa de poder, de tomar decisões, de ser mãe, filha, bebê, empregada, avó, etc., 

um profundo significado. É uma aprendizagem viva, elaborada na construção do eu. 

 

 

 
          (Foto 50. Menino e bichinhos dentro da casinha de boneca) 

 

 



 

 

152

(Foto 51. Casinha de meninas) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Foto 52. Casinha de quatro andares       
feita com caixotes) 



 

 

153

5.4.6. Cores, flores, cheiros e sabores na fala das crianças  

 

“Por que motivo as crianças de modo geral são poetas e com o tempo deixam de sê-lo? Será 
a poesia um estado de infância relacionado com a necessidade de jogo, a ausência de 
conhecimento livresco, a despreocupação com os mandamentos práticos do viver, estado de 
pureza da mente em suma?” 

Carlos Drummond da Andrade 

 

Ao longo destes anos, colhemos frases ditas espontaneamente pelas 

crianças, nas mais diversas situações, ao receber uma massagem, ao ouvir uma 

história, numa brincadeira, ao ter um momento de colo e um ouvido atento, para que 

pudessem expressar seus sentimentos. Muitas vezes, o adulto que está perto faz 

alguma pergunta para ajudar a dar forma aos seus pensamentos. 

A coletânea também inclui relatos trazidos pelos pais sobre comentários feitos 

pelos seus filhos fora do ambiente escolar.  

Percebemos, através de suas falas, como se dá “sua capacidade de viver 

poeticamente o conhecimento do mundo” (C. D. de Andrade, apud Moreira, 1991: 

73), suas fantasias, sua visão da realidade, a construção da noção de tempo e 

espaço, suas relações afetivas, a relação com a natureza e suas explicações 

existenciais. 

 
“- Quem fez a árvore? 
- Foi Deus. 
- Não foi Deus. Deus fez a semente. A árvore está dentro da semente.” 
 
“- Como meu olho tão pequeno consegue ver aquela árvore tão grande?” 
 
“- Quando aconteceu? 
- No dia que morreu prá trás”.  
 
- “Não gosto do que sou. Gostaria de ser um gato para ter um dono. 
- Que dono? 
- “Meu pai.” 

 
“Tudo que é grande tem mais força do que tudo que é pequeno? 
Eu tenho força! Tudo tem força! A árvore também tem força! 
Olha o tamanho da árvore mas a semente também tem força.” 

 
“Eu acho que Deus ainda não acabou de fazer o mundo... 
Porque o mundo não tem fim. Deus deve sempre estar fazendo mais coisas...”  

 
“Sabe que a gente pode falar sem fala? Eu estou falando e você não está ouvindo. Sabe por 
quê? Porque eu falei só com o pensamento.” 

 



 

 

154

“Sem pressa eu consigo fazer as coisas mais bonitas. Sabe por quê? Porque a minha mão 
ouve o meu pensamento. O pensamento só não, o coração também. Sem o coração nada dá 
certo.” 

 
- “Eu estou ajudando a mim mesmo! 
- Sempre a gente está ajudando a gente mesmo. 
- Só quando tem dois a gente está ajudando o outro.” 

 
- “Sabe que eu vou ser maior do que meu pai? ... 
- Você sabe que todo mundo pensa que Deus é maior que tudo? Mas não é não! A vida é 
maior que Deus. A vida é tudo. Tudo é vida. Eu acho que a vida é que é Deus!” 

 
“Desisti de chamar minha mãe de mãe porque meu pai chama ela de mãe.”  

 
“Quem tem a idéia não é mais importante do que quem faz? A idéia é que vem primeiro. Sem 

a idéia ninguém pode fazer nada.” 
 

“Quero fazer um avião que vá mais longe que a vida. Mais longe que a vida acho que é o 
espaço.” 

 
“Quando eu quero abraçar o meu pai e ele está viajando e não abraço, tem uma coisa que vai 
até lá e abraça ele.” 
 
“- Mamãe, por que você faz exercício? 
- Porque é bom para minha saúde. 
- Andar é bom exercício? 
- É! 
- Andar de bicicleta também é? 
- É ótimo. 
- Segurar a parede é bom exercício, mãe? 
- Eu não estou segurando a parede, estou alongando o músculo da perna... 
- Eu sei um exercício que é melhor que todos esses... 
- Qual é filho? 
- Gostar, mãe! 
- Gostar como? 
- Gostar da vida, mamãe...”  

 
“Os pobres têm mais chance de voar do que os ricos, porque eles acreditam em Deus. Os 
ricos só pensam em dinheiro, dinheiro, dinheiro.” 
 
“Uma bomba pode chegar até o céu e explodir Deus?” 
 

Na época dos festejos de São João (foto 53) as crianças fazem seus 

pedidos, com seus desejos para a Natureza, o mundo e a vida, que são lidos 

pelos pais em volta da fogueira e depois jogados na mesma, para que assim 

se espalhem pelos ares. Seguem alguns destes pedidos feitos pelas crianças 

da Casa Redonda nessa ocasião: 
 

* Trazer para a terra muita alegria para as pessoas. 
* Que ninguém passe fome e passe sede. 
* Que não tenha poluição na terra. 
* Que as plantas cresçam felizes para que o homem cuide delas. 
* Que venha muita chuva para os rios encherem. 
* Que os pobres não sintam fome. 
* Que os animais não passem fome nem sede. 
* Que não tenha guerra no mundo. 



 

 

155

* Que o homem não precise sentir saudades das coisas boas. 
* Que todos aprendam a ler e escrever. 
* Que tenha natureza para curar as pessoas. 

 

 

 

 

 
          (Foto 53. Festa de São João: Estrela) 

 

 

 

 

 



 

 

156

“O que é ser criança” 

   
“Ser criança é ser algo especial, brincalhão, ter bom coração. 

  Tem crianças que não são alegres mas a maioria é. Uma criança alegre  

fica feliz com a felicidade do outro, brinca muito, adora ficar com os  

amigos, admira e gosta de ajudar. Gosta muito de se divertir, trata bem o  

amigo e não fica falando mal pelas costas. Tem bom humor e gosta da vida. 

 Mas nem toda hora a gente fica feliz. Às vezes alguém magoou a gente  

sem a gente merecer ou fizemos alguma coisa que não devia e que deixou  

alguém triste. Essas coisas magoam o nosso coração. Sempre qualquer  

injustiça comigo ou com os outros me deixa muito chateada. 

Também tem crianças tristes que são muito ciumentas, não conseguem  

ficar  felizes com a felicidade dos amigos. Às vezes os pais não dão bom  

exemplo: ficam falando mal das pessoas, mimam demais, batem, brigam na  

frente dos filhos, são estúpidos e não dão atenção para eles. 

 Os adultos sabem muito mais coisas do que eu, mas a criança em certos  

pontos é mais inteligente. Os adultos brigam muito por dinheiro, resolvem  

fazer guerra, resolvem roubar, resolvem fazer  fábricas que poluem tudo,  

bebem e se drogam. 

A criança é mais inteligente que os adultos porque brinca com os amigos  

e quando todo mundo está feliz é que a brincadeira fica mais legal. 

Ser criança é ter amigos, é amar os pais, é ser generoso, é ser feliz,  

é brincar, é vontade de não fazer lição de casa, é estudar, é respeitar o  

outro, é ter uma mãe que ajuda, é ter um pai que ajuda a mãe, é ter vontade  

de fazer o que gosta. 

 Eu sei o que é ser criança, é ser tudo isso junto e é ser o que você é.” 

(Texto escrito em 2005 por Gabriela Mendes Janólio,  
ex-aluna da Casa Redonda, atualmente com 11 anos) 

 

6.  CASA REDONDA COMO CENTRO DE ESTUDOS: ramificações  

 

“A Humanidade deve à criança o melhor de si mesmo.”  

Declaração dos Direitos da Criança, do Fundo das 

Nações Unidas para a Infância (Unicef) 

 

A Casa Redonda, como um Centro de Estudos, tem como objetivo oferecer 

cursos de formação para educadores e demais interessados, sobre temas de 

reflexão que surgem a apartir do seu próprio trabalho.  



 

 

157

Existem grupos de estudos de formação continuada para educadores, tais 

como Integração Fisiopsíquica, ministrado pelo Prof. Paulo Machado e em módulos 

curtos, como o Curso Corpo de Criança, desenvolvido também pelo mesmo 

professor, em conjunto com a equipe da Casa Redonda. 

Além disso, periodicamente, há oficinas com professores convidados, como 

por exemplo: Oficina do Peixe e O Baile do menino Deus, com Lydia Hortélio; 

Encontros para brincar e Engenhocas, com Adelsin Murta; de Brincadeiras com as 

Mãos, com Alexandra (BH); Percussão Corporal, com Fernando Barba 

(Barbatuques); Caixeiras do Divino da Família Fanti-Ashanti (MA); Brincadeiras e 

trabalhos manuais com fogo, com Celine Lorthiois; Brincadeiras da Amazônia, com 

Renata Meirelles, entre outros 

Com o objetivo de partilhar sua experiência com outros educadores, a equipe 

da Casa Redonda tem oferecido encontros: Brincadeiras da Cultura Infantil, com 

Lucilene Silva; Eu quero histórias de boca, com Cristiane Velasco, Preparação para 

o Presépio, com Maria Amélia. 

Para as mães, já foram propostos encontros sobre o trabalho corporal dos 

toques sutis, para que possam utilizá-los no relacionamento com seus filhos. 

Com as babás dos alunos foram feitos encontros eventuais, com intuito de 

resgatar seu repertório de brincadeiras e proporcionar um espaço de conversas e 

trocas mútuas, para orientá-las no convívio diário com as crianças. 

Muitas vezes, são convidadas pessoas das mais diversas áreas que 

apresentam seu trabalho sobre temas como: Átomo e Arquétipo, com o astrofísico 

Amâncio Friaça; Uma brincadeira com os Poliedros Platônicos e seu significado, 

com o arquiteto Roberto Pompéia; Meio Ambiente e Energias Renováveis, com o 

físico Gilberto Janólio; O Espírito Santo e a Tradição Templária no Brasil, com o 

psicólogo Caribé (BA); Física Quântica, com a física Nadja Magalhães; Conto e 

Loucura na Sociedade Dogons, com a fisioterapeuta Denise Dias Barros, entre 

outros. 

Ainda acontecem encontros para narração de histórias. Já estiveram na Casa 

Redonda: Regina Machado; Stela Barbieri; o Grupo Rendado de Mulheres; 

Francisco Papaterra Limongi e Cristiane Velasco. 



 

 

158

Na área musical, Antõnio Madureira (violão), Elisa Goritsk (flauta) e Antõnio 

Nóbrega (multiartista) também se apresentaram. 

O Centro de Estudos possui um acervo de mais de 2500 fotos, desenhos das 

crianças e vídeos (títulos em anexo) sobre o trabalho desenvolvido na Casa 

Redonda. O material foi recolhido a partir da prática e reflexão, no convívio diário 

com as crianças. O Centro possui ainda uma biblioteca com vários títulos sobre a 

educação e suas afinidades.  

Do Centro de Estudos surgiram ramificações: cursos de formação de 

educadores para uma Educação da Sensibilidade; Curso de Formação de 

Educadores Brincantes, proposto pelo Teatro e Escola Brincante e um projeto social, 

chamado OCA – Associação da Aldeia de Carapicuíba. Segue agora um relato de 

cada um deles. 

 

 
         (Desenho 10. Desenho de criança: Sol) 

 

6.1. Formação de educadores: Educação da Sensibilidade 

“O mais importante e bonito do mundo é  

isto: que as pessoas não são sempre iguais,  

não foram terminadas, mas que elas estão  

sempre mudando, afinam e desafinam.  

Verdade maior é o que a vida me ensinou.” 

Guimarães Rosa 



 

 

159

Minha proposta de um curso de formação de educadores, para uma educação 

da sensibilidade, é que este possa realmente ser transformador de uma prática, já 

que a maioria dos profissionais teve uma formação mais tradicional e reproduzem 

uma mesma atuação na relação com os seus educandos. 

É preciso transformar os professores em educadores. ”Professores são donos 

do conhecimento. Educadores são mediadores. Professores são profissionais do 

ensino. Educadores fazem do ensino um estímulo para o seu crescimento pessoal. 

Professores usam a palavra como instrumento. Educadores usam o silêncio. 

Professores batem as mãos na mesa. Educadores batem o pé no chão. Professores 

são muitos. Educadores são Um.” (Munduruku, 2005:13-14). 

A idéia é de um curso de vivências significativas e corporais, em que o 

conhecimento passe pelo corpo, para que a compreensão possa ser efetiva, 

incorporada e não apenas teórica, no plano mental. Na prática, o objetivo é trabalhar 

a sensibilidade através dos materiais e das próprias propostas, buscando um novo 

olhar sobre a criança, compreendendo-a enquanto singularidade. 

Para esta formação, a idéia é a de construir um percurso, que passaria pelo 

resgate da história de vida de cada um, sua origem, no sentido de recontar sua 

própria história, de maneira sensível, reflexiva e criativa, focando sua escolaridade, 

percebendo-se enquanto singularidade, para rever aspectos de sua formação (como 

foi o seu aprendizado artístico, o que o levou na escolha da profissão como 

educador e qual a sua forma de atuação), o que possibilitaria ao educador 

reencontrar a sua razão de ser. 

O método sobre história de vida tem sido utilizado como um instrumento de 

conhecimento e, principalmente, de autoconhecimento, na busca de uma nova 

consciência das relações entre as dimensões psicológicas e sociais, encontrando 

um sentido para a sua experiência existencial. 

Sobre este olhar é importante compreender como os educadores vêem seus 

alunos. Alguns acreditam que as crianças são frutos do ambiente em que moram, ou 

dos aspectos hereditários trazidos da família. Neste sentido, faz-se importante o 

embasamento de textos que ampliem esta concepção e percebam a criança como 

uma construção histórico-social, com aspectos universais, culturais e individuais, que 



 

 

160

recebem influência do seu contexto social na sua formação, inserida num tempo 

histórico. 

Quanto ao tema das dificuldades de aprendizagem, para a maioria dos 

educadores, a justificativa do problema está mais ligada às questões externas que 

internas à instituição, ou ainda, à intersecção das mesmas. Aparece um certo 

imobilismo por parte dos educadores quanto às suas possibilidades de atuação 

frente aos aspectos burocráticos, de hierarquia, dentro da instituição, à situação 

financeira, à escassez de recursos, criando alguns fantasmas, etc.  

Faz parte desta proposta desenhar o espaço físico da creche, com o objetivo 

de ampliar as possibilidades de intervenção local, nos usos dos espaços internos e 

externos. Se considerarmos também leituras sobre arquitetura escolar, percebe-se 

que não existe uma política de pensamento sobre a cultura escolar e suas 

necessidades reais. Crianças de 0 a 7 anos ficam numa instituição durante o período 

integral, sem espaço externo ou em espaços reduzidos, cimentados ou 

subutilizados, quando o movimento e exploração corporal são imprecindíveis ao 

desenvolvimento neurológico infantil. 

Os fundamentos da cultura infantil e da cultura brasileira são pressupostos 

básicos. A valorização das descobertas e experiências das brincadeiras infantis, 

inseridas no nosso contexto cultural, busca o significado e simbolismo presentes nas 

festas populares, com a riqueza do repertório de músicas, danças, adereços, com 

suas cores e todo seu imaginário. 

A idéia é fazer um contraponto e mostrar um repertório diferente do que a 

mídia e a programação de massa oferecem, contra uma infantilização, uma 

sexualidade precoce, sem conteúdos, sem referências, apelativas ao consumo, com 

modelos importados que nada tem a ver com a nossa história, raízes e cultura. A 

questão não é de negar outras culturas e sim, desenvolver um senso crítico do que 

nos chega e pôr qualidade na informação, no que é significativo para as crianças, 

resgatando a ancestralidade brasileira, em vez de um bombardeio de informações 

desconectadas e desprovidas de sentido. 

Neste curso, são contadas histórias que apresentam aspectos, às vezes 

inconscientes, mas que podem vir à consciência, trazendo elementos de reflexão 

para a vida. Há aspectos universais que servem como ensinamento, tanto para as 



 

 

161

crianças como para os adultos, na construção de sua identidade, através dos mitos e 

de figuras arquetípicas, que podem ajudar o homem a olhar para dentro de si, 

sintonizar-se com sentimentos mais internos, compreender sua própria história. 

Quanto ao trabalho corporal, é proposta uma vivência de sensibilização 

através do trabalho de toques sutis, provocando sensações, percepções e emoções, 

no contato com diferentes objetos: pena, pedras, algodão, pétalas de flores, plantas, 

gotas de água de cheiro, pincel, etc. A meta é acordar para os sentidos do tato e do 

contato, muitas vezes já adormecidos. 

É importante fazer um percurso de construção de sua própria identidade em 

paralelo ao processo das crianças desta faixa etária, buscando a expressão plástica, 

através do auto-retrato, do seu contorno e sua máscara, descolando-se, para ter um 

afastamento e se perceber como eu, na relação consigo próprio, com o outro, com o 

grupo e o mundo. 

Com atividades que trabalham os elementos: água, terra, fogo e ar, a 

proposta é lidar com estes aspectos da Natureza, tanto externa quanto interna dos 

sujeitos, despertando a consciência da qualidade psíquica através do contato com 

os elementos, da apreciação estética da Natureza, na percepção do ser humano 

enquanto um microcosmo que reflete as questões do Macrocosmo, cada um 

expressando o seu próprio ser. 

A visão da área de Artes é a expressão de uma idéia, uma emoção, através 

de imagens e símbolos, como uma forma de reconectar-se consigo, através da 

educação da sensibilidade e não com modelos e técnicas de ensino. 

Esta formação de educadores considera o ser humano de forma holística, a 

criança dentro de uma compreensão integrativa fisiopsíquica, que, através do 

brincar, esteja inteira na construção do seu conhecimento e de seu desenvolvimento 

físico, mental, emocional, e social. 

Alguns pressupostos básicos estão ligados à possibilidade do uso da 

liberdade, autonomia, vontade e escolha dentro do processo criativo. Esta proposta 

tem como postura a valorização do saber dos educadores, da sua experiência 

acumulada de forma sensível e acolhedora, e é ampliada com uma reflexão feita a 

partir de imagens sobre o trabalho desenvolvido pela Casa Redonda Centro de 



 

 

162

Estudos, que apresenta uma proposta diferenciada de atendimento às crianças 

nesta faixa etária, objetivando provocar inquietações para repensar a sua prática. 

O questionamento sobre a forma de trabalhar com modelos e desenhos 

esteriotipados é importante, no sentido de valorizar a expressão do próprio desenho 

infantil, pensando o papel do educador e suas possibilidades de intervenção, 

desafiando a criança no seu processo criativo individual a buscar sua marca pessoal 

e não a reprodutividade. 

A idéia é que os educadores passem pelas vivências práticas, com intuito de 

valorizar sua própria expressão, de desenvolver um percurso de criação pessoal, 

resgatando as suas imagens internas e externas, juntamente com a reflexão sobre a 

sua prática, no processo de “fazer arte” e “pensar arte”. A forma como foram 

ensinados fica enraizada em sua prática como educador, através do conceito do 

certo / errado, bonito / feio, do desenho realista, do uso dos modelos, que impede o 

conhecimento artístico, a expressão e imaginação criadora e a experimentação do 

que os próprios materiais propiciam na construção deste saber em Artes. 

O pressuposto é que, ao passarem por esta experiência de forma prática e 

significativa, possam rever a sua ação, reconstruindo o seu próprio saber, sua 

autonomia, criatividade e seu projeto profissional, podendo efetivamente fomentar 

uma renovação na sua prática de ensino, através de uma transformação, de um 

novo olhar sobre as artes e sobre a compreensão da criança. 

O ponto não é de aprender artes e sim apreender artes, como uma forma de 

conhecimento, no sentido de não ser um ensino de técnicas, mas de construção de 

um saber através do fazer, da manifestação das mãos, juntamente com uma 

reflexão, ou seja, uma prática reflexiva. 

Visitas a Museus são inseridas na proposta, como uma oportunidade de 

contato e reconhecimento do patrimônio histórico acumulado, de observação do 

processo criador dos artistas em diálogo com aspectos internos de cada um, como 

alimento para o seu fazer e a sua própria produção. 

O ponto de mutação do processo de educação, das escolas e dos 

educadores deve ser revisto de forma a colocar a criança no centro de toda e 

qualquer atividade. 



 

 

163

Os educadores precisam olhar mais a criança, buscando resgatar o brincar e 

o prazer que isto proporciona, como forma de conhecimento de si e do mundo. É 

preciso que estes passem pela experiência, de forma significativa, para que a prática 

seja transformadora. É preciso investir em uma formação, que leve em conta as 

diferentes habilidades e as diversas formas expressivas, em que o educador esteja 

inteiro, vivo e flexível, para ver a criança de forma integral sabendo intervir de acordo 

com cada situação, através de uma música, uma brincadeira, uma história, de 

acordo com o interesse de uma criança ou de um grupo.  

Os espaços físicos precisam ser reavaliados para que possam favorecer o 

contato com a Natureza, com os elementos: água, terra, fogo e ar, onde a criança 

tenha espaço para exercitar todos os movimentos que necessitam para o seu 

desenvolvimento físico. Os ambientes devem ser favoráveis à autonomia da criança, 

permitindo a escolha do que ela quer brincar, tendo momentos de integração com as 

diferentes faixas etárias tão rica para o desenvolvimento social e afetivo. 

A partir de um novo olhar, na visualização concreta de uma proposta 

diferenciada do trabalho desenvolvido no Centro de Estudos da Casa Redonda, 

mudei minhas referências. São trinta crianças de diferentes idades e classes sociais, 

num espaço privilegiado pela Natureza. A criatividade das crianças se manifesta nas 

diferentes possibilidades expressivas de conteúdos internos e externos, dentro de 

relações afetivas e sociais, de valores, no convívio entre elas e com os adultos, cada 

um buscando sua plenitude, única e singular. 

A partir desta experiência vivida, refiz meu percurso criativo como educadora 

e propus um curso de formação de educadores, que foi desenvolvido nas Oficinas 

de Artes Plásticas dentro do Programa Especial de Formação Inicial em Serviço - 

Nível Médio para Auxiliares de Desenvolvimento Infantil (ADI-Magistério), promovido 

pela Fundação Vanzolini (2003); no Curso Leitura de Mundo: Letramento e 

Alfabetização: os espaços e tempos da linguagem e do brincar, na área de Artes 

Visuais (2004) e no Curso A hora e a vez da equipe de apoio à ação educativa: a 

educação infantil construída de mão em mão (2005), sendo os dois últimos 

promovidos pela Fundação de Apoio à Faculdade de Educação da USP (Fafe) e os 

três em parceria com a Secretaria Municipal de Educação (SME), da Prefeitura de 

São Paulo. 



 

 

164

Em todos, a proposta foi de uma formação de educadores que levasse em 

conta a educação da sensibilidade, para que fosse transformadora em sua prática 

com seus alunos e no meio escolar, de forma ativa e construtiva. 

 

6.2. Formação de educadores brincantes: Teatro Brincante 

 

O Teatro Escola Brincante foi criado em 1992 por Antônio Nóbrega, 

multiartista e brincante, juntamente com sua esposa Rosane Almeida. Tinham como 

objetivo apresentar ao público o resultado de suas pesquisas sobre música, dança e 

a maneira de representar e cantar do povo brasileiro. Com o passar dos anos, o 

espaço foi ampliando suas possibilidades de ação. A partir de 1996, tornou-se 

efetivamente escola e passou a oferecer cursos de formação de educadores 

brincantes. Atualmente, é o Instituto Brincante que promove os mesmos. 

O formato deste curso foi inicialmente idealizado por Maria Amélia Pereira 

para a Escola Vera Cruz, como projeto de formação de Magistério. No entanto, não 

havia sido viabilizado até então. 

O Curso de Formação de Educadores Brincantes foi proposto como formação 

inicial para capacitar educadores, e posteriormente, adolescentes, a desenvolver 

atividades culturais em creches, pré-escolas e outras instituições congêneres, como 

agentes formadores de uma nova consciência de cidadania e educação, pensando 

em uma Educação da Sensibilidade, tendo a cultura infantil e a cultura brasileira 

como pressupostos básicos. 

Brincantes são personagens que participam dos Folguedos Brasileiros, como 

dançarinos, tocadores, cantadores ou confeccionadores de suas indumentárias, que 

manifestam o significado de nossas festas através das várias linguagens e diferentes 

formas de expressão. Aprendendo, incorporando e assimilando este repertório, 

individualmente ou em grupos, educadores e adolescentes identificam-se com estas 

manifestações culturais e instrumentam-se para uma atuação mais criativa, como 

divulgadores, mediadores, produtores e transformadores da própria cultura, 

percebem-se como cidadãos, valorizando suas raízes, sua história e toda a riqueza 

do imaginário da cultura brasileira. 



 

 

165

6.3. Projeto Social: Oca - Associação da Aldeia de Carapicuíba.  

Da minha terra vejo quanto da terra se pode ver o universo, 

Por isso a minha aldeia é tão grande como outra qualquer 

Porque eu sou do tamanho do que vejo e não do tamanho da minha altura. 

      Alberto Caieiro 

 

Maria Amélia Pereira mora próximo à Aldeia de Carapicuíba. Com seu olhar 

de educadora, sempre se incomodou pelo descaso com o patrimônio histórico da 

Aldeia, um dos doze aldeamentos jesuíticos, de 1580, muito pouco preservado e mal 

cuidado por nossas autoridades. Outro fator de atenção era o patrimônio humano, 

pessoas migrantes de várias partes do Brasil, com poder aquisitivo de um a três 

salários mínimos, muitos trabalhadores que moram em condições bem precárias 

numa cidade-dormitório, distante apenas 20 Km do centro de São Paulo. 

Durante alguns anos, Maria Amélia fez o registro das brincadeiras observadas 

na região e documentou todo o processo do fazer destas crianças, através de fotos 

e textos, observou o ciclo em que aconteciam estas brincadeiras, conforme as 

estações do ano, em um lugar onde as crianças ainda estão ligadas à natureza e 

seus diferentes climas. Foram registradas as brincadeiras de pipa, de pião, bola de 

gude, construção de brinquedos com materiais diversos, etc.    

Em 1996, foi criada a OCA – Associação da Aldeia de Carapicuíba, por Maria 

Amélia Pereira, juntamente comigo (na época, educadora de Artes, voluntária) e com 

um grupo de profissionais, educadores e outros colaboradores, em busca de uma 

formação brasileira de crianças e jovens, a partir da compreensão do “Ser Cidadão”, 

não como discurso e sim como um gesto que incorpora a alma brasileira. 

A OCA desenvolve atividades com as crianças da Aldeia de Carapicuíba por 

meio de um repertório gestual, plástico, musical e literário da cultura brasileira. 

Atualmente, atende aproximadamente cem crianças e adolescentes. No ciclo de 

festas e eventos chega a atender até mil crianças de outras entidades e instituições 

que visitam a Aldeia. 

Tem por objetivo trilhar um caminho com crianças e jovens que possam vir a 

“crer-ser” como pessoas, através da expressão de sua identidade cultural, criando 

oportunidade do exercício de uma cidadania atuante e criativa dentro de sua 

comunidade. 



 

 

166

O projeto da OCA – Escola Cultural tem como objetivo o desenvolvimento de: 

-  Um espaço de exercício de uma ética viva, confirmando o mestiço que 

somos na construção do Ser Brasileiro; 

- Um lugar para se “ouvir o Brasil” e conhecê-lo através de suas danças, seus 

cantos, sua história, suas lendas, sua artes e artesanias, seus brinquedos e 

brincadeiras, confirmando sua diversidade cultural na educação de crianças e 

jovens. 

Esta Escola Cultural tem quatro programas de ação:  

I. Oficina da criança: Atividades de dança, música, artes plásticas, reforço 

escolar, jogos e brincadeiras para crianças de 5 a 18 anos. 

II. Centro de referência da cultura brasileira: Documentação e divulgação da 

cultura brasileira, com uma biblioteca e videoteca; mostras de vídeos no Cine Aldeia, 

para a comunidade. 

III. Centro de formação de educadores brincantes (parceria com o Teatro 

Brincante e com a Casa Redonda): Formação profissional para a faixa de 16 a 24 

anos. 

IV. Centro da cultura infantil: Acervo de músicas e brincadeiras da cultura 

infantil; oficina de construção de brinquedos e encontros para brincar. 

Desde 2000, a Oca é oficializada como uma associação sem fins lucrativos. 

Mantém-se através das parcerias com a Escola Vera Cruz, o Instituto C&A, o 

Ministério da Cultura (Programa Cultura Viva - Ponto de Cultura) e pessoas físicas 

doadoras da região. O local ocupado é um galpão, no entorno da Aldeia, cedido em 

comodato por vinte anos pela Prefeitura de Carapicuíba, a ser reformado como sede 

própria, projetada pelo Prof. Sylvio Sawaya e equipe. 

Atuo como Diretora Executiva desta entidade, juntamente com Maria Amélia 

Pereira e outros educadores voluntários, na direção e coordenação dos projetos, 

com a proposta de uma Educação da Sensibilidade dentro de um projeto social que 

visa à valorização de cada um como indivíduo único, singular, que traz a sua história 

e tem a possibilidade de atuar critica e criativamente dentro da sua própria 

comunidade. 

 



 

 

167

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS: sementes 

 

“Reb Sussia, um homem de grande bondade no coração, achava-se prestes a morrer. 

Seus discípulos à sua volta estavam ajoelhados pois o mestre parecia muito agitado. 

Tratava-se de uma ansiedade muito mais do que qualquer desconforto físico, e isto 
mobilizava os discípulos, que lhe perguntaram a razão de tanta agitação. 

Reb Sussia diz: “Estou com medo do tribunal celeste”. 

Os discípulos ficaram perplexos: “Como pode uma pessoa do porte humano de Reb Sussia 
temer a auditoria celeste?" 

O Reb Sussia prosseguiu: “Não tenho medo de que me cobrem porque não fui neste mundo 
o profeta Moisés, que tanto realizou pela humanidade. Não tenho medo, pois posso sempre 
responder que não fui Moisés porque não sou Moisés. 

Também não tenho medo de que me cobrem não ter sido como o filósofo e codificador 
Maimôned, que tanto fez por nossa tradição. Pois posso sempre responder que não fui 
Maimôned porque não sou Maimôned. 

No entanto, temo muito a pergunta: Reb Sussia, por que não foste Reb Sussia?” 

  

7.1. Relato dos ex-alunos  

 

 Como aprofundamento das reflexões sobre o trabalho da Casa Redonda, 

propus entrevistas com ex-alunos (roteiro em anexo), no sentido de resgatar o que 

ficou na memória dos que participaram do início deste trabalho, sobre momentos 

que foram significativos e de como avaliam o fato de terem passado por esta 

experiência no seu processo de formação pessoal e escolar. 

As entrevistas foram realizadas no próprio espaço da Casa Redonda para 

fomentar suas lembranças. Foram entrevistados seis ex-alunos, para uma análise 

qualitativa, com um roteiro semi-aberto de perguntas (em anexo), de forma flexível, 

permitindo fazer as adaptações necessárias, para se expressarem livremente, 

incluindo o desenho, como possibilidade de representação de suas sensações da 

época. As entrevistas foram gravadas e transcritas, mas apenas destacarei alguns 

apontamentos de seus relatos. 

 O que muito me admirou nas entrevistas com os ex-alunos da Casa Redonda 

foi a qualidade das lembranças deste período da vida, dos 2 anos e meio até os 7 

anos. Estas estão associadas aos cheiros, às emoções vividas, ao contato com a 

natureza, aos toques, ao trabalho corporal, ao gosto da gota de orvalho, à alegria e 



 

 

168

aos vínculos afetivos. São lembranças bastante sensoriais, registros do vivido que 

ficaram marcados nas suas memórias. 

 O que apareceu em todas as entrevistas é que as relações afetivas foram 

muito significativas, tanto entre os amigos, quanto com as pessoas que lá 

trabalhavam na época. Guardam a imagem da Casa Redonda como um lugar de 

acolhimento, como algo muito especial. A sensação de que cada um era tratado 

como único, que pudesse desenvolver sua potencialidade, também foi muito 

referenciada. Todos se sentem gratos pelo respeito que tiveram e por poderem ser o 

que eram. 

 Alguns acontecimentos ficaram gravados nas lembranças destes ex-alunos. 

Uma ex-aluna se lembrava de que uma vez quebrou um copo e tinha como 

preocupação pensar numa forma de reparar o seu ato. Ela relata que alguns valores 

construídos e interiorizados nessa época, dentro de contextos vividos, como esse 

que lhe viera à memória, foram assimilados e estão presentes nas suas relações até 

hoje.  

A aprendizagem de trabalho em equipe, de estar atento ao outro, de respeitar 

as diferenças, de conseguir se colocar, foi atribuída à experiência durante essa fase 

da infância e ainda repercutem nas relações de estudo e trabalho.  

As festas coletivas como a de São João e da Estrela, assim como os bolos de 

aniversário, foram vivências marcantes, que ficaram registradas em suas 

lembranças, como momentos de celebrações e de encontro entre pais e filhos. 

Através dos relatos, os ex-alunos colocaram que a vivência da Casa Redonda 

foi importante para eles, enquanto crianças, assim como para suas famílias, pois 

todos absorveram os valores que permeavam o trabalho. Particularmente, as 

reuniões individuais e coletivas, as observações e reflexões surgidas no 

acompanhamento diário de seus filhos durante o período que freqüentaram a Casa 

Redonda, também serviram como uma formação para os pais. 

Todos os entrevistados que estão cursando o nível universitário refletem 

sobre suas escolhas profissionais como algo que talvez já apontasse como área de 

interesse desde criança. 



 

 

169

Uma das ex-alunas, cursando veterinária, relata que desde pequena já se 

afeiçoava a bichos e que ganhou um cachorrinho da escola aos 7 anos. Foi seu 

bicho de estimação por anos.  

Outro ex-aluno, que faz arquitetura, comenta que desde cedo se encantava 

pelo espaço físico da Casa Redonda, lembrava-se das tramelas das janelas e da 

porta mais alta que o chão nos banheiros. Ele ainda conta uma situação, que 

aconteceu quando ele tinha aproximadamente 5 anos, onde estava fazendo uma 

casa de barro sem janela para sua família e uma amiga comentou que faltava janela, 

que todos iam morrer sem ar. Ele resolveu fazer um furo com um palito e assim 

solucionou a questão. 

Outra entrevistada dá aulas de inglês e é ingressante na Faculdade de 

Psicologia. Ela diz que foi influenciada pela Maria Amélia e pela própria mãe, para 

ser professora, atualmente. As lembranças deste período são da sensação do toque 

da mão da Maria Amélia segurando a sua, como uma forma de aconchego e 

segurança. 

Outro ex-aluno diz que desde pequeno tinha um espírito bastante 

humanitário, e conta o quanto foi importante ter tido contato com crianças de 

diferentes classes sociais. Atualmente faz trabalho voluntário, estuda Antropologia e 

História Antiga. Embora more fora do Brasil tem uma relação afetiva muito grande 

com este país e com as lembranças da Casa Redonda e sua infância.  

Uma outra ex-aluna diz que sempre leva consigo um estojo com lápis e papel 

para que outras crianças possam desenhar a qualquer hora, pois isto lhe foi 

possibilitado, desde a sua infância na Casa Redonda, onde havia um canto 

disponível para isto. Atualmente, faz Artes Plásticas, continuando a desenvolver sua 

linguagem expressiva. Faz cursos de formação sobre dança e música da cultura 

brasileira, pois teve a oportunidade de viver e valorizar aspectos da nossa cultura 

através das vivências das festas coletivas, marcadas na sua vida até hoje. 

Pequenos hábitos, como colocar uma mesa para o lanche, com toalhas, flores 

e enfeites, tornaram-se um ritual que foi incorporado na escola e é praticado até 

hoje. 

Uma ex-aluna, que perdeu sua mãe muito nova, tem a lembrança dela 

trazendo o seu bolo de aniversário para a Casa Redonda, cena que ficou marcada, 



 

 

170

trazendo um sentimento da Casa Redonda como um lugar de acolhimento e de 

vínculos afetivos. 

Os desenhos que alguns fizeram, tinham a ver com a Casa Redonda vista de 

fora e de dentro, outro de uma dança de roda (desenho 11) e, ainda outro, de uma 

lembrança de criança numa explosão de cores, olhando a janela da Casa Redonda. 

Trago esses relatos como apontamentos de lembranças significativas dos ex-

alunos que passaram pela Casa Redonda na sua primeira infância, dando um 

colorido a esta história, como as sementes que ainda estão germinando. 

 

 

(Desenho 11. Ciranda, desenho de um ex-aluno) 



 

 

171

  
Da mais alta janela da minha casa 

Com um lenço branco digo adeus 

Aos meus versos que partem para a Humanidade. 

E não estou alegre nem triste. 

Esse é o destino dos versos. 

Escrevi-os e devo mostrá-los a todos 

Porque não posso fazer o contrário 

Como a flor não pode esconder a cor, 

Nem o rio esconder que corre,  

Nem a árvore esconder que dá fruto. 

Ei-los que vão já longe como que na diligência 

E eu sem querer sinto pena 

Como uma dor no corpo. 

Quem sabe quem os lerá? 

Quem sabe a que mãos irão? 

Flor, colheu-me o meu destino para os olhos. 

Árvore, arrancaram-me os frutos para as bocas. 

Rio, o destino da minha água era ficar em mim. 

Submeto-me e sinto-me quase alegre, 

Quase alegre como quem se cansa de estar triste. 

Ide, ide de mim! 

Passa a árvore e fica dispersa pela Natureza. 

Murcha a flor e o seu pó dura sempre. 

Corre o rio e entra no mar e a sua água é sempre a que foi sua. 

Passo e fico, como o Universo. 

 

Fernando Pessoa 
 
 7.2.  A Dissertação como semente 
 

Uma pergunta que surgiu durante o processo de pesquisa foi sobre a 

abordagem metodológica. Qual seria a maneira mais adequada para abordar o meu 

objeto de estudo, a Casa Redonda Centro de Estudos? Retomo, então, meu percuso 

para este fechamento. 

Um fator importante era fazer parte deste projeto, estar inserida no trabalho, 

como educadora. A minha postura era de, apesar de estar pessoalmente 



 

 

172

comprometida, poder mostrar sua singularidade, sem querer universalizá-lo nem ser 

panfletária,  

A relação com a coordenadora do projeto Maria Amélia Pereira é de mestre-

aprendiz. Comecei minha iniciação com a busca do meu próprio caminho, no sentido 

de resgatar o embasamento teórico, a compreensão do momento histórico, a 

construção de um saber, a partir do meu olhar e o meu recorte, em diálogo com 

outros autores que pudessem iluminar uma reflexão sobre a prática e a possibilidade 

de organizar este saber, para que outros educadores a ela tivessem acesso, que 

pudesse ajudá-los a refletir sobre sua prática. 

Decidi incluir na dissertação a autobiografia escrita pela autora do projeto da 

Casa Redonda, como uma forma de expressão em que a vida é uma história e traz o 

contexto histórico-social e cultural que a envolve. 

A pesquisa estava voltada especialmente às necessidades básicas de 

responder as minhas questões, levando em conta minhas aspirações e 

potencialidades de conhecer e agir, para um crescimento pessoal e profissional, 

integrando os conhecimentos da Psicologia, da Arte e da Educação, para que 

pudesse partilhar este processo com outros educadores. 

A proposta foi de fazer um “estudo de caso” sobre o trabalho da Casa 

Redonda. Este procedimento busca o relato de uma situação mais objetiva, apoiado 

em dados descritivos. Meu interesse estaria em descrever o conhecimento formal e 

as impressões, sensações, intuições para a compreensão deste projeto como único 

e singular, buscando a construção deste conhecimento através do meu olhar, em 

conjunto ao das demais pessoas que participam deste trabalho. 

Foi através da sensação, da experiência vivida e de uma percepção já 

carregada de sentido, que brotou este trabalho. “O visível é o que se apreende com 

os olhos, o sensível é o que se apreende pelos sentidos” (Merleau-Ponty, 1971). A 

experiência sensível é um processo vital e para analisar esta percepção, foi preciso 

transportá-la para a consciência e redigí-la. 

Fui tomando consciência de que não existe uma única metodologia, uma 

única maneira de tentar enquadrar o que se quer analisar, buscando uma 

objetivação do que não é objetivável e que existe uma atitude, em que toda 

compreensão é uma relação vital do pesquisador com o fenômeno de estudo. 



 

 

173

Tive contato com o conceito de fundamentação teórico-poético formulado por 

Regina Machado, no seu livro “Acordais” (2004), o que me ajudou a definir a 

metáfora da árvore, como um eixo para essa dissertação, no sentido de definir o que 

era cada parte desta árvore, buscando as raízes, o tronco, a seiva e as ramificações, 

compreendendo os elos e os encadeamentos deste simbolismo. 

“... escrever é o fio que nos conduzirá para fora do labirinto” (T. S. Elliot). 

A fala está mais relacionada às emoções, no plano horizontal. A possibilidade 

de escrever mergulha no plano vertical, buscando um aprofundamento e 

compreensão sobre o vivido. 

Propus, juntamente ao texto escrito, a possibilidade de trazer imagens, fotos e 

desenhos, para que provocassem sensações e outras formas de percepção do 

trabalho da Casa Redonda, para que ele fosse compreendido internamente, de 

forma mais viva. Incluí algumas epígrafes de poemas, que falam diretamente à alma, 

ou ainda frases das crianças, brincadeiras e cantigas que pudessem nos transportar 

a esta atmosfera do brincar, trazendo a existência concreta das crianças, aqui e 

agora. 

Reafirmo a importância de alguns temas levantados como fundamentos deste 

trabalho, que são: a Cultura da Infância, como sendo a multiplicidade e riqueza dos 

brinquedos de criança e a Cultura Brasileira, onde esta criança está enraizada, 

conhecendo a si para depois conhecer os outros, respeitando as diversidades. 

Acredito nas contribuições do trabalho da Casa Redonda para a educação 

nos seguintes aspectos: a importância da compreensão do corpo como o veículo 

sensível; a Natureza como sendo o habitat natural da criança; o respeito ao brincar 

como a linguagem da criança; a valorização das linguagens expressivas; a 

compreensão do ser humano integrado, com aspectos conscientes e inconscientes, 

que traz a história da humanidade, familiar e pessoal e que nos aponta para o futuro. 

Descobri neste meu processo que o importante é se deixar educar pela 

experiência e pela situação vivida, enriquecida pela reflexão e conscientização, na 

busca do conhecimento na construção do saber. É neste caminho que encontramos 

pessoas que se afinam ou desafinam nesta grande orquestra humana. 

O método, em grego, quer dizer meta-odos, caminho para a meta, para o fim 

(Ferreira, 2002:154). Por isso, relato minha busca para compreender a experiência 



 

 

174

do trabalho da Casa Redonda e a dissertação como um meio para alcançá-lo, mas 

não um fim.  

Pode parecer utopia, no sentido de que ‘ainda não possui lugar’, mas deixo o 

registro do possível neste tempo e espaço. 

E sobre e ensinamento de Gandhi: “a experiência me ensinou que é um erro 

crer como necessariamente falso o que não compreendemos” (Gandhi, 1971:63, 

apud Ferreira, 2002:168). Por isso, permita-se ler, sem pré-julgamentos, para entrar 

em contato com a essência do trabalho. 

Estou em busca de uma consciência do coração, e Kaká Werá Jecupé, índio 

da Tribo Tapuia, conta que há uma “profecia [guarani] segundo a qual quando o 

espaço abraçar o círculo do novo tempo, Tupã renascerá no coração do estrangeiro 

e os ensinamentos sagrados deverão ser divulgados”. Jecupé diz que essas 

palavras formosas “oferecem mais do que a narrativa do Universo de maneira 

poética; (...) elas servem também pelo menos para o homem buscar não somente a 

consciência do cérebro, mas também a consciência do coração.” (2001:14-5). 

A imagem da espiral ascendente, que me acompanhou no período do 

mestrado, simboliza minha experiência de vida, significativa e reflexiva, integrando 

presente, passado e futuro, deste meu processo de crescimento pessoal, 

profissional e espiritual.  

Assim, para o fechamento desta dissertação, como etapa final do Mestrado, 

lanço aqui uma semente ao vento, com minha visão sobre o trabalho desenvolvido 

na Casa Redonda, lembrando com Fernando Pessoa, que “a Criança Eterna 

acompanha-me sempre. A direção do meu olhar é o seu dedo apontando.” 

O ponto de partida é local. Que o ponto de chegada seja universal.  

 

 
 
 
 
 
 
 



 

 

175

 
 
 

 
     (Desenho 12. Desenho de criança: Coração) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



 

 

176

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Escrever uma tese é um processo de iniciação, de ter que desembainhar a espada  

contra dragões e fantasmas... Tem uma fase mais heróica, com o uso de caneta e 

papel, de busca de informações e conhecimento para encontrar a sabedoria. 

   No caminho existem momentos místicos, de entrar na caverna e digerir  

o que faz sentido, com as sensações, com o corpo visceral. 

Ao final, procura-se um momento mais dramático 

ou melhor, sintético, com a  possibilidade 

de equilibrar as polaridades 

os dois hemisférios, 

o dia e a noite, 

o corpo e a mente, 

num processo de construção 

de conhecimento integrado do meu ser 

bio-psico-histórico-social-cultural-cósmico, 

buscando a universalidade e a essência do ser humano  

no meu próprio processo de individuação, integrando passado, presente e futuro. 

 

 

Cristina Cruz 



 

 

177

 
  (Desenho 13. Desenho de criança: Espiral) 

 



 

 

178

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BARBIER, René. A Pesquisa-Ação. Brasília: Plano Editora, 2002. 

BENJAMIN, Walter. Criança, Brinquedo e Educação. São Paulo: Summus 

Editorial, 1984. 

BEZERRA JR,  B. , PLASTINO, C.A. (org.). Corpo, afeto e linguagem. Rio de 

Janeiro: Rios Ambiciosos, 2001. 

CASCUDO, Luís da Câmara (1898-1986). Dicionário do Folclore Brasileiro. 9ª 

ed., São Paulo: Global, 2000. 

DERDYK, Edith . Formas de pensar o desenho. São Paulo: Scipione, 1989. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

FERNANDES, Florestan. Folclore e mudança social na Cidade de São Paulo. 

3ª ed.- São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

FERREIRA SANTOS, Marcos. Crepusculário: conferências sobre 

mitohermenêutica e educação em Euskadi. São Paulo: Zouk, 2004. 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 

São Paulo: Cortez, 2003. 

GADOTTI, Moacir. História da Idéias Pedagógicas. Editora Ática: São Paulo, 

2004. 

GIL, José. Metamorfoses do corpo. Lisboa: Relógio D’Água, 1997. 

GONÇALVES, Maria Augusta S. Sentir, pensar, agir. Corporeidade e educação. 

São Paulo:1994. Papirus, 1994. 

HORTÉLIO, Lydia. História de uma manhã. São Paulo: Massao Ohno, 1987. 

JECUPÉ, Kaká Werá. Tupã Tenondé: a criação do Universo, da Terra e do 

Homem segundo a tradição oral Guarani. São Paulo: Peirópolis, 2001.  

JUNG, Carl Gustav. A prática da Psicoterapia. São Paulo: Editora Vozes, 1988. 

JUNG, C.G., WILHELM, R. O segredo da flor de ouro. Petrópolis/RJ: Vozes, 

2001. 



 

 

179

KELEMAN, Stanley. Mito e corpo: conversas com Joseph Campbell. São Paulo: 

Summus, 2001. 

MACHADO, Regina. Acordais: fundamentos teórico-poéticos da arte de contar 

histórias. São Paulo: DCL, 2004. 

MARTINS, Cláudia S., DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 

1988. 

McGUIRE, William, HULL, R.F.C.. C.G. Jung: entrevistas e encontros, São 

Paulo: Cultrix, 1982. 

MENDANHA, Victor. Conversas com Agostinho da Silva. Lisboa: Editora 

Pergaminho, 1995. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Rio de Janeiro: 

Freitas Bastos, 1971. 

MONTAGU, Ashley. Tocar, o significado humano da pele. São Paulo: 

Summus,1988. 

MOREIRA, Ana Angélica A. O espaço do desenho: educação do educador. São 

Paulo: Edições Loyola, 1991. 

MUNDURUKU, Daniel. Sobre piolhos e outros afagos. Conversas ao pé da 

fogueira sobre o ato de educar(se). São Paulo: Palavra de Índio, 2005. 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional, São Paulo: Brasiliense, 

1985. 

OSTROWER, Fayga. Criatividade e processos de criação. Rio de Janeiro: 

Petrópolis, 1996. 

PEARCE, J.C.  A criança mágica. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1989. 

PESSOA, Fernando. Obra Poética, vol. único. Rio de Janeiro: Nova Aguilar 

S.A., 1992. 

ROSA, João Guimarães. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1986. 

RUPERTI, Alexander. Ciclos de Evolução. São Paulo: Editora Pensamento, 

1991. 



 

 

180

RURI’Õ, Lucas. A história da aldeia Abelhinha. São Paulo: Master Book, 2000. 

SAIANI, CLÁUDIO – Jung e a Educação: uma análise da relação 

professor/aluno. São Paulo: Escrituras Editora, 2000. (Série ensaios 

transversais)  

SANCHEZ TEIXEIRA, M. Cecília. Discurso Pedagógico, mito e ideologia: o 

imaginário de Paulo Freire e de Anísio Teixeira. Rio de Janeiro: 

Quartet, 2000.  

SÁNDOR, Pethö et alli. Técnicas de relaxamento. São Paulo: Vetor, 1974. 

SANT’ANNA, Denise.  É possível realizar uma história do corpo? In: C. 

L.Soares (org.). Corpo e História, Campinas: Autores Associados, 

2001. 

SCHILDER, Paul. A imagem do corpo. São Paulo: Martins Fontes, 1994.  

SCHILLER, J. C. F. Cartas sobre la educacion estetica del hombre. Buenos 

Aires: Aguilar, 1981. 

SHARP, Daryl. Léxico junguiano, dicionário de termos e conceitos. São Paulo: 

Cultrix, 1991. 

SILVA, g. Agostinho. Considerações e outros textos. Lisboa: Assírio & Alvim, 

1988. 

_____. Dispersos (org. Paulo Alexandre Esteves Borges). Lisboa, Instituto de 

Cultura e Língua Portuguesa, Ministério da Educação, 2ªed., 1989 a.  

SILVEIRA, Nise da. Cartas a Spinoza. Rio de Janeiro: Numen, 1990. 

SINGER, Helena. República de Crianças: uma investigação sobre experiências 

escolares de resistência. São Paulo: Hucitec, 1997. 

SOARES, C.L. (org.). Corpo e história. Campinas: Autores Associados, 2001. 

STAKE, Robert E. Investigación com estúdio de casos. Madrid: Ediciones 

Morata, 1999. 

 

 

 



 

 

181

Teses e Dissertações 

FREITAS, Laura Villares. A psicoterapia como um rito de iniciação: estudo 

sobre o campo simbólico através de sonhos relatados no self 

Terapêutico. São Paulo, Dissertação de Mestrado, IP/USP, 1987. 

LIMA, Tânia Pessoa de. Alquimia dos contos de fadas: educação para a 

completude. São Paulo, Dissertação de Mestrado, FEUSP, 2004. 

LOPES, Ana Lúcia. Ampliando o olhar: um estudo sobre a construção da 

identidade da criança negra-mestiça frente a experiência escolar. São 

Paulo, Dissertação de Mestrado, FFLCH / USP, 1997. 

MACHADO FILHO, Paulo Toledo – Gestos de cura e seu simbolismo. São 

Paulo, Dissertação de Mestrado, FFLCH/USP, 1994. 

MORAES, Sumaya Mattar. Aprender a ouvir o som das águas – o projeto 

poético-pedagógico do professor de Arte. São Paulo, Dissertação de 

Mestrado, FEUSP, 2002. 

SANCHEZ, Lucília Bechara. Cultura, poder e legitimação na organização 

escolar: um estudo de caso. São Paulo, Dissertação de Doutorado, 

FEUSP, 1997. 

SANTOS, Inaicyra Falcão. Da tradição africana brasileira a uma proposta 

pluricultural de dança-arte-educação. Tese de Doutorado, FEUSP, 

1996. 

 

Revistas  e Publicações: 

AJZENBERG, Elza (coord.). Arte e ciência – Arte e corpo. São Paulo: 

publicação ECA/USP, 1998. 

_____. Concepções Clássicas do Corpo: Basar-Sarx, São Paulo: publicação 

ECA/USP,1998 

ALBANO, A. A., Apostila: Projeto Leitura do Mundo. FAFE/ Prefeitura de São 

Paulo, Maio de 2004. 

ANDRADE, Carlos D. A Educação do ser poético. Revista Arte e Educação, nº 

15, outubro, 1974. 



 

 

182

BRINCANDO DE RODA [fita e encarte], uma publicação da Secretaria da 

Educação da Bahia, Instituto Anísio Teixeira, Salvador, 1977). 

HEYER, G.R. A mulher. Stuttgart: Ed. Hans Huber, 1963 (tradução: Sandór 

Pethö). 

IAVELBERG, Rosa. O ensino de arte na pré-escola: o desenho como 

construção, in Idéia, n.7, FDE, 1990. 

MASSAMBANI, O. (org.). Meio ambiente e desenvolvimento. São Paulo: Fórum 

USP, 1992. 

MATISSE, Henri. Idéias coletadas por Régine Pernoud, Lê Courrier de 

l’U.N.E.S.C.O., vol. VI, nº 10, outubro de 1953. 

PEREIRA, Maria A.. Educação da sensibilidade. Brasília: Universidade de 

Brasília, 1994. 

SANDÓR, Pethö. Introdução. Em Boletim de Psicologia, órgão da Sociedade de 

Psicologia de São Paulo, nº 57 e 58, 4-10. 

 

Textos do Arquivo da Casa Redonda 

PEREIRA, Maria Amélia – Texto Preparatório para Reunião de Pais, São Paulo, 

2004. 

HORTÉLIO, Lydia – Análise e Sugestões -  Referencial Curricular Nacional 

para a educação Infantil, Salvador, 1998. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

183

9. BIBLIOGRAFIA 
 

ALEXANDER, Gerda. Eutonia. São Paulo: Martins Fontes, 1983. 

ARNHEIM, Rudolf. Intuição e intelecto na arte. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 

1989. 

AUROBINDO, Sri. O valor da arte na educação. Salvador: Ed. LTD, 1989. 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da 

matéria. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

BADESCU, Horia e NICOLESCU, Basarab. Stéphane Lupasco: o homem e a 

obra. São Paulo: Triom, 2001. 

BAILEY, Alice. Educação na Nova Era. Niterói: Associação Cultural Avatar, 

1991. 

BARBOSA, Ana Mae. Arte-Educação: conflitos / acertos. São Paulo: Max 

Limonad, 1984. 

_____. Arte-Educação: leituras no subsolo. São Paulo: Cortês, 1991. 

_____.  Teoria e prática da educação artística. São Paulo: Cultrix, 1985. 

_____.  A imagem no ensino da arte no Brasil. São Paulo: Perspectiva, 1986. 

_____. (org.). Inquietações e mudanças no ensino da arte. São Paulo: Cortez, 

2001. 

BARTHES, Roland. Mitologias. São Paulo: Difel, 2003.  

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

BERTHERAT, Thereze. O corpo tem suas razões: antiginástica e consciência 

de si. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

BLAKE, William. Songs of Innocence, Songs of Experience. Londres: Bosch, 

1977. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.). Pesquisa participante. São Paulo: 

Brasiliense, 7ª ed. 1988, 1ª ed, 1981. 



 

 

184

BRONOWSKI, J. As origens do conhecimento e da imaginação. Brasília: 

Universidade de Brasília, 1985. 

BÜHLER,Charlotte. Desenvolvimento da criança do 1º ao 6º ano de vida. São 

Paulo: Epu, 1979. 

BYINGTON, Carlos A. B. Pedagogia simbólica: a construção amorosa do 

conhecimento do ser. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1996. 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1991. 

_____.  Isto és tu – Redimensionando a metáfora religiosa. São Paulo: Landy, 

2002. 

CARVALHO, Ana M. A. (et. al.) (org.). Brincadeira e cultura: viajando pelo Brasil 

que brinca, vols. 1 e 2. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2003. 

CAPRA, Frijof. O Tao da Física: um paralelo entre a física moderna e o 

misticismo oriental. São Paulo: Cultrix, 1989. 

CHEVALIER, Jean, GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Rio de 

Janeiro: José Olímpio, 1989. 

CRITELLI, Dulce Maria. Analítica do sentido: uma aproximação e interpretação 

do real de orientação fenomenológica. São Paulo: Educ: Brasiliense, 

1996. 

DAVIS, Flora. A comunicação não verbal. São Paulo: Summus, 1979. 

DELMANTO, Suzana. Toques sutis. São Paulo: Summus, 1997. 

DEWEY, John.  Arte como experiência. São Paulo: Abril Cultural, 1985. 

_____. Vida e educação. 8ª ed., São Paulo: Melhoramentos, 1973. 

DIAS, Marina C. M. e NICOLAU, Marieta L. M. (orgs.). Oficinas de sonho e 

realidade na formação do educador da infância. Campinas, São Paulo: 

Papirus, 2003. 

DURAND, Gilbert. A Imaginação Simbólica. São Paulo: Cultrix/Edusp, 1988. 

_____. As estruturas antropológicas do imaginário. São Paulo: Martins Fontes, 

1997 

ECO, Umberto. Como fazer uma tese. São Paulo: Perspectiva, 1977. 



 

 

185

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

_____. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

_____. Imagens e símbolos.São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

FARAH, Rosa M. Integração psico-física. São Paulo: Robe Editorial e Ed. C.L., 

1995.  

FELDENKRAIS, Moshe. Consciência pelo movimento. São Paulo: Summus, 

1977. 

FREIRE, João B.  Educação do corpo inteiro: teoria e prática da Educação 

Física. São Paulo: Scipione, 1992. 

FREIRE, Madalena. A paixão de conhecer o mundo: relatos de uma professora. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. Saberes necessários à prática 

educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1997. 

FRANZ, M. L. V.  C. G. Jung – a individuação nos contos de fadas. São Paulo: 

Paulinas, 1984. 

FUSARI, Maria F. R., FERRAZ, Maria Heloísa C. T.  Arte na educação escolar. 

São Paulo: Cortez, 1993. 

_____.  Metodologia no ensino da arte. São Paulo: Cortez, 1993. 

GARDNER, Howard. As artes e o desenvolvimento humano. Porto Alegre: 

Artes Médicas, 1997. 

GUSDORF, Georges. Professores para quê?. São Paulo: Martins Fontes, 1987. 

HILLMAN, James. Encarando os Deuses. São Paulo: Cultrix, 1997. 

_____. Cem anos de psicoterapia – e o mundo está cada vez pior. São Paulo: 

Summus, 1995. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens. São Paulo: Perspectiva, 1980 

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra dos mil povos: história indígena brasileira contada 

por um índio. São Paulo: Peirópolis, 1998. 

JENSEN, A. D. E. Mito y culto entre pueblos primitivos. México: Fondo de 

Cultura Econômica. 1936. 



 

 

186

JUNG, C.G. O desenvolvimento da personalidade. Petrópolis: Vozes, 1981.  

_____. Psicologia y educacion. Buenos Aires: Paidós, 1978. 

_____. Tipos Psicológicos. Rio de Janeiro: Zahar, 1981. (4ª ed., 1ª ed. 1967) 

_____. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1995. 

_____.  A vida simbólica. Petrópolis: Vozes, 2000. 

KELLOGG, Rhoda. Analisis de la expression plástica del preescolar. Madri:  

Cincel, 1979. 

KISHIMOTO, Tizuko (org.). Jogo, brinquedo, brincadeira e a educação. São 

Paulo: Cortez, 1996. 

LA TAILLE, Yves de. Piaget, Vygotsky, Wallon: teorias psicogenéticas em 

discussão. São Paulo: Summus, 1992. 

LABAN, Rudolf . Domínio do movimento. São Paulo: Summus, 1978.  

LEBOYER, Frederck. Shantala. Paris: Seuil, 1974 

LOWENFELD, Vitor. O desenvolvimento da capacidade criadora. São Paulo: 

Mestre Jou, 1977. 

LÜDKE, Menga. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. São Paulo: 

EPU, 1986. 

MAFFESOLI, Michel. Elogio da razão sensível. Petrópolis: Vozes, 1998. 

MAKARENKO, Anton. Poemas pedagógicos. Moscou: Progresso, 1959. 

MATURANA, Humberto R. A árvore do conhecimento: as bases biológicas da 

compreensão humana, São Paulo: Palas Athena, 2001. 

MEREDIEU, F. O desenho infantil. São Paulo: Cultrix, 1979. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O visível e o invisível. 3ª ed., São Paulo: 

Perspectiva, 1992. 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Parâmetros curriculares: Educação Infantil. 

Brasília: MEC, 2002. 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. São Paulo: 

Cortez/Unesco, 1999. 



 

 

187

_____. Ciência com consciência. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

NASR, S. H. O homem e a natureza. Rio de Janeiro: Zahar, 1977. 

NEWMAN, Erick. A criança. São Paulo: Cultrix, 1980. 

_____. História da origem da consciência. São Paulo: Cultrix, 1968. 

NICOLESCU, Bassarab. Ciência, sentido &  evolução: a cosmologia de Jacob 

Boehme. São Paulo: Attar, 1995. 

NUNES, Angela. A sociedade  das crianças A’uw~e: por uma antropologia da 

criança. (Temas de investigação; 8) ISBN 972-8353-88-X, Instituto de 

Inovação Educacional, Ministério da Educação, 1999. 

OSTROWER, Fayga. Universos da arte. Rio de Janeiro: Campus, 1983. 

PEARCE, J.C.  O fim da evolução. São Paulo: Cultrix, 1992. 

PIAGET, Jean. A tomada de consciência. São Paulo: Universidade de São 

Paulo, 1977. 

_____. Fazer e compreender. São Paulo: Melhoramentos/Universidade de São 

Paulo, 1978. 

_____. O raciocínio da criança. Rio de Janeiro: Record, 1967. 

_____. Formação do símbolo na criança: imitação, jogo e sonho, imagem e 

representação. Rio de Janeiro: Zahar, 1971.  

RANDON, Michel. O pensamento transdisciplinar e o real. São Paulo: Triom, 

2000. 

READ, Herbert . Educação por el arte. Buenos Aires: Paidós, 1964. 

REVERBEL, Olga. Um caminho do teatro na escola.  São Paulo: Scipione, 

1989.  

Ribeiro, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

RUBINSTEIN, S. L. Princípios de psicologia general. México: Grijalbo, 1967. 

SALÓ, Júlia. Terra, água, ar, fogo: para uma oficina-escola inicial. São Paulo: 

ECE, 1977. 



 

 

188

SANTOS, Milton. O Brasil: Território e Sociedade no início do Século 21. Rio de 

Janeiro: Record, 2001. 

SEVERINO, Antonio J. Metodologia do trabalho científico. São Paulo: Cortez, 

2002. 

SILVA, G. Agostinho.  Educação em Portugal. Lisboa: Ulmeiro, 1989(a). 

_____. Reflexões. Lisboa: Guimarães, 1968. 

_____. Sanderson e a Escola de Orendle. Lisboa: Editorial, 1941. 

_____. Parábola da Mulher de Loth, seguida de Policlés e de um Apólogo de 

Pródico de Céos, composto e impresso nas Grandes Oficinas gráficas 

“Minerva” de Gaspar Pinto de Souza, Suc., Ld. –Lisboa: V.N. de 

Famalição, 1944. 

SILVEIRA, Nise da. Jung: vida e obra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 

SOUZANELLE, Arnick de. O simbolismo do corpo humano. São Paulo: 

Pensamento, 1989. 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da Pesquisa-Ação. São Paulo: Cortez, 1985. 

VERDET, Jean-Pierre. O céu, mistério, magia e mito. Rio de Janeiro: Objetiva, 

2000. 

VYGOTSKY, L. S. Pensamento e linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 1987. 

_____. A formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

_____. Psicologia da arte. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

WALLON, H. As origens do caráter na criança. São Paulo: Nova Alexandria, 

1995. 

WINNICOTT, Donald W. O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

_____. A criança e o seu mundo. Rio de Janeiro: Zahar Cultural, 1985. 

 

 

 

 



 

 

189

Teses e Dissertações 

MACHADO, Regina. Arte-educação e o conto de tradição oral: elementos para 

uma pedagogia do imaginário. São Paulo, Tese de doutorado, 

ECA/USP, 1989. 

SAWAYA, Sylvio B. A  sacralização de espaço e a arquitetura: o templo 

messiânico de Guarapiranga. São Paulo, Livre Docência, FAU/USP, 

2000. 

SOUZA, Nilza Alves de. Daqui se vê o mundo: Imagens, Caminhos e 

Reflexões. Campinas/SP, Dissertação de Mestrado, Faculdade de 

Educação / Unicamp, 2002. 

 

Revistas  e Publicações: 

Ajudar. Despertar. Educar – Caderno especial de Ananda, ano 24, nº 6 – 

nov./dez. de 1995, publicada pela casa Sri Aurobindo, em co-edição 

com a impressora Rocha Ltda. 

FREITAS, Laura V. O arquétipo do mestre-aprendiz. Considerações sobre a  

Vivência. Junguiana. Revista da Sociedade Brasileira de Psicologia 

Analítica, 1990 (ap.72 - 99).  

JUNG & CORPO.  Revista do Curso de Psicoterapia de Orientação Junguiana 

coligada a técnicas corporais, ano V, nº 5 – 2005. 

Pro-Posições / Universidade Estadual de Campinas – Faculdade de Educação 

– Campinas, S.P., v.1, nº 1, mar. (1990-), v.15, nº1 (43), jan./abr. 2004. 

Revista Quadrimestral da faculdade de Educação/ Unicamp. 

 

 

 

 

 

 



 

 

190

10. ANEXOS  

 

A. Referências Bibliográficas de Anísio Teixeira 

a. Do autor 

TEIXEIRA, Anísio. Educação progressiva (uma introdução à philosophia da 

educação). São Paulo: Nacional, 1933. 

_____. Educação e a crise brasileira. São Paulo: Nacional, 1956. 

_____. Educação não é privilégio. 2ª ed., São Paulo: Nacional, 1968. 

_____. Educação e o mundo moderno. São Paulo: Nacional, 1969. 

_____. A pedagogia de Dewey (estudo introdutório por Anísio Teixeira). Dewey, 

John. Vida e educação. 8ª ed., São Paulo: Melhoramentos, 1973. 

_____. Pequena introdução à filosofia da educação: a escola progressiva ou a 

transformação da escola. 7ª ed., São Paulo: Nacional, 1975. 

b. Sobre o autor: 

GERIBELLO, Vanda Pompeu. Anísio Teixeira: análise e sistematização de sua 

obra. São Paulo: Atlas, 1977. 

SANCHEZ TEIXEIRA, Maria Cecília. Discurso pedagógico, mito e ideologia: o 

imaginário de Paulo Freire e de Anísio Teixeira. Rio de Janeiro: 

Quartet, 2000. 

SCHAEFFER, Maria Lúcia Garcia Pallares. Anísio Teixeira: formação e 

primeiras realizações. Série Estudos e Documentos, vol. 28. São 

Paulo: Faculdade de Educação da USP, 1988.  

VIANNA FILHO,  Luís. Anísio Teixeira: a polêmica da educação. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1990. 

 

B. Referências Bibliográficas de Agostinho da Silva 

a. Do autor 

A religião grega (1930). 



 

 

191

O Cristianismo (1942). 

Doutrina Cristã (1943). 

Conversação com Diotina (1944). 

Considerações (1944). 

Parábola da Mulher de Loth, seguida de Policlés e de um Apólogo de Pródico 

de Céos (1944). 

Sete cartas a um jovem filósofo (1945). 

Superação do protestantismo (1954). 

Reflexão à margem da Literatura Portuguesa (1957). 

As aproximações (1960). 

Ecúmena (1964). 

Espiral (1964) 

O tempo e o modo (1965). 

Aqui falta saber, engenho e arte (1965). 

Goa - Cadernos Teológicos (1971). 

Teodicéia portuguesa Contemporânea (1974). 

Considerações e outros textos (1988). 

Dispersos (1989). 

Uns poemas de Agostinho (1989). 

Vida conversável (1994). 

Ir à Ìndia sem abandonar Portugal (1994). 

Reflexões, aforismos e paradoxos (1999). 

Textos e Ensaios Filosóficos II (1999). 

b. Sobre o autor: 

MENDANHA, Victor. Conversas com Agostinho da Silva. Lisboa: Editora 

Pergaminho, 1995. 



 

 

192

MOTA, Helena M. B. & Carvalho, Margarida L. S.. Uma introdução ao 

pensamento pedagógico do Professor Agostinho da Silva. Lisboa: 

Hugin Editores, 1996. 

RODRIGUES, Rodrigo Leal (org.). Agostinho – promoção e organização 

Academia Lusíada de Ciências, Letras e Artes. São Paulo: Green 

Forest do Brasil, 2000. 

 

C. Referências Bibliográficas de Paulo Freire 

a. Do autor 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. 2ª ed., Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1971. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 4ª ed., Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1977. 

_____. Educação e mudança. 13ª ed., Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

_____. Educação. O sonho possível. BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.) O 

educador: vida e morte. 5ª ed., Rio de Janeiro: Graal, 1984. 

_____. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 

3ª ed., Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

_____. À sombra desta mangueira. São Paulo: Olho d’Água, 1995. 

b. Sobre o autor 

GADOTTI, Moacir (org.). Paulo Freire: uma bibliografia. São Paulo: Cortez / 

Instituto Paulo Freire, Brasília, Unesco,1996. 

SANCHEZ TEIXEIRA, Maria Cecília – Discurso pedagógico, mito e ideologia: o 

imaginário de Paulo Freire e de Anísio Teixeira. Rio de Janeiro: 

Quartet, 2000. 

 

D. Referências Bibliográficas de Pethö Sándor 

a. Do autor 

SÁNDOR, Pethö e outros. Técnicas de relaxamento. São Paulo: Vetor, 1974. 



 

 

193

b. Sobre o autor 

DELMANTO, Suzana. Toques sutis. São Paulo: Summus, 1997. 

MACHADO F., Paulo Toledo. Gestos de cura e seu simbolismo, dissertação de 

Mestrado, FFLCH/ USP, Departamento de Ciências Sociais, 

Antropologia Social, 1994. 

 
E. Acervo de Vídeos da CASA REDONDA: 
 
BRINCANDO COM OS ELEMENTOS 
FESTA DA ESTRELA (NATAL) 
SÃO JOÃO 
A CASA, O CORPO, O EU 
EU QUE ME ENSINOU 
HISTÓRIAS DE TODO DIA 
TOQUE DE CRIANÇA 
GIRASSÓIS (AINDA NÃO COMERCIALIZADO) 
EU QUERO HISTÓRIAS DE BOCA (AINDA NÃO COMERCIALIZADO) 
 
F. Roteiro das entrevistas com os ex-alunos: 
 
1. Feche os olhos e tente lembrar o seu tempo de infância. Que imagens, 
cheiros, cenas você recorda?  
2. V. gostaria de desenhar, cantar, fazer algum movimento que te lembrasse 
este tempo?  
3. O que v. acha que aprendeu neste período da sua vida (2 a 7 anos)? Tem 
alguma palavra-síntese que exprima o que v. viveu neste período? 
4. O que v. acha que v. aprendeu na Casa Redonda? 
5. Esta experiência teve alguma importância na sua vida como adulto, 
pessoalmente, profissionalmente? 
6. Como v. acha que v. seria se não tivesse feito a Casa Redonda? 
7. V. ainda tem amigos que foram desta época? 
8. V. já voltou ao espaço da Casa Redonda? Se sim, quais foram suas 
sensações, lembranças e imagens no local?  
9. Se v. tivesse filhos, tem idéia de que tipo de escola o colocaria? Por quê? 
10. V. tem alguma pergunta que gostaria de fazer para a Peo? 

 



 

 

194

G. Lista  de Imagens: 

ACERVO DA CASA REDONDA CENTRO DE ESTUDOS 

 

LISTA DE FOTOGRAFIAS e DESENHOS 

Desenho 1. Desenho de criança: carta para as fadas Capa

Desenho 1a. Desenho de criança: tamanho menor 1

Desenho 1 b. Desenho de criança: tamanho ainda menor 2

Foto 1. Crianças desenhando cartas para as fadas 3

Foto 2. História de uma manhã... 19

Foto 3. A Casa Redonda – vista por fora 26

Foto 4. Casa Redonda: tanque de areia 26

Foto 5. Criança girando 33

Foto 6. Criança embaixo da árvore  41

Desenho 2. Desenho de criança: árvore-mãe 42

Desenho 3. Metáfora da árvore-mãe-terra 43

Foto 7. Toque com pedra 58

Foto 8. Toque nos dedos dos pés 58

Foto 9. O abraço 68

Foto 10. Flor feita com casca de semente 71

Desenho 4. Desenho de criança: Sol no mar 76

Foto 11. Crianças brincando de carro com caixotes 82

Foto 12. Casinha na escada com panos  82

Foto 13. Cultura Brasileira: Festa de São João 86

Desenho 5. Casa Redonda desenhada por uma criança 87

Desenho 6. Projeto arquitetônico: Sylvio Sawaya – croqui de implantação 89

Desenho 7. Projeto arquitetônico: Sylvio Sawaya – planta cobertura 90

Desenho 8. Projeto arquitetônico: Sylvio Sawaya - Foto interna da cobertura 90

Desenho 9. Projeto arquitetônico: Sylvio Sawaya – croqui planta térreo 91

Foto 14. Criança com o contorno do seu corpo  92



 

 

195

Foto 15. Criança deitada na árvore-mãe 96

Foto 16. Noite de acampamento 100

Foto 17. Festa de São João: Mastro   102

Foto 18. Festa de São João: Fogueira  109

Foto 19. Festa de São João: criança segurando algumas luminárias  109

Foto 20. Festa da Estrela: Presépio 110

Foto 21. Festa da Estrela: Presépio vivo 1 113

Foto 22. Festa da Estrela: Presépio vivo 2 113

Foto 23. O aniversário de 7 anos 115

Foto 24. Massagem com folha 116

Foto 25. Massagem em grupo 117

Foto 26. Crianças brincando com escorregador de bolinha de gude 120

Foto 27. Menino com arco e flecha 122

Foto 28. Menino no pneu 122

Foto 29. Meninos com tambor 125

Foto 30. Príncipe e princesa  128

Foto 31. Cavaleiros  128

Foto 32. ‘História de boca’ 129

Foto 33. Crianças vendo livro 131

Foto 34. Criança desenhando 133

Foto 35. Organização do espaço na brincadeira de casinha 134

Foto 36. Forma circular: caixa de areia 135

Foto 37. Forma circular: tanque de areia 136

Foto 38. Forma circular: trabalho de argila 137

Foto 39. Menino martelando 138

Foto 40. Construção com madeira e argila 139



 

 

196

Foto 41. Construção com argila 140

Foto 42. Construção com bolas de isopor 140

Foto 43. Fogo: forninho de barro 141

Foto 44. Fogo: atividade com velas 142

Foto 45. Fogo: crianças dentro dos caixotes ao redor da fogueira 143

Foto 46. Água: criança fazendo água colorida 144

Foto 47. Terra: crianças brincando na lama 145

Foto 48. Ar: crianças com ‘birutas’ ao vento 146

Foto 49. Meninos brincam com carrinhos em pista feita com garrafas 148

Foto 50. Menino e bichinhos dentro da casinha de bonecas 151

Foto 51. Casinha de meninas com caixotes e panos 152

Foto 52. Casinha de quatro andares feita com caixotes 152

Foto 53. Festa de São João: estrela 155

Desenho 10. Desenho de criança: Sol   158

Desenho 11. Ciranda, desenho de um ex-aluno 170

Desenho 12. Desenho de criança: Coração 175

Desenho 13. Desenho de criança: Espiral 177

 


